# ВъРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1914.

Nº 8.

АПРЪЛЬ книжка вторая.

#### COLEPHAHIE:

ОТНЪЛА БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО:

| Слово въ день Тезонменитства Государыни Императрицы<br>Александры Өвөдөрөвны. Свящь Іоанна Филевскаго | I VIII  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Опыть Иравственнаго православнаго Богословія въ аполо-<br>гетичесномъ освіщенія. Пр. Н. Стеллециаго   | 145172  |
| Ученіе св. Апостола Павла о молитећ. Мижаиля Стру-                                                    | 173—182 |
| Возарънія В. С. Соловьева на католичество. (Прод.). Н. М. Н<br>Правда о Кантъ. (Продолж.). М. Продена |         |
| Върг и внаніе. (Продолж.). Свящ. Н. Липскаго                                                          | 233-237 |
| Къ вопросу о начальной исторіи христіанства на Руси. Владишіра Пархоменно.                            |         |

#### II. ОТДЪЛА ИЗВЪСТІЙ и ЗАМЪТОКЪ по ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:

І. Отношеніе предсёдателя комиссіи по празднованію 100-лѣтняго юбилея Московской Духовной Академіи на имя Его Высокопреосвященства.—Епархіальныя извёщенія.—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища въ учебео-воспитательномь отношеніи за 1912—1913 уч. годь. (Окончаніе).—Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.—Отъ Правленія Кулянскаго Духовнаго Училища.— П. Устройство истинной Церкви Христовой. Мис.-свящ. 6. Сумими.—Епархіальная хроника.— Иновпархіальный отдёль.— Разныя извёстія и зам'єтки.—Объявленія.—(Стр. 241—278).



ХАРЬКОВЪ.

Епархіальная Типографія, Каплуновская улица, д. № 2. 1914.

### ЖУРНАЛЪ

# "ВЪРАиРАЗУМЪ"

### состоить изъ двухъ отдъловъ:

1) Отдъла богословско-философскаго и 2) Извъстій и замътокъ по Харьковской епархін.

Сохраняя апологетическое направленіе, журналь даеть статьи, прежде всего, церновнаго характера. Съ научно-апологетическою же цѣлію въ этомъ журналѣ помѣщаются излѣдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики и исторіи философіи. Наконецъ въ немъ заключается отдѣль подъ названіемъ: "Извѣстія и замѣтии по Харьновской епархіи". Въ этоть отдѣль входять: постановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и мѣстной; статьи и замѣтки руководственно-пастырскаго характера; свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи; перечень текущихъ важнѣйшихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить отдёльными книжками ДВА РАЗА въ мёсяць, по девяти и болёе печатныхъ листовъ въ каждой книжкё, т. е. годичное изданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія свыше 200 печатныхъ листовъ.

#### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., за границу 12 р. съ пересылкою.

Разорочка въ уплатъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьновъ: въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной семинаріи, въ Харьковскихъ отдъленіяхъ «Новаго Времени», во всёхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова; въ Моснвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линій; въ кн. магазинъ И. Д. Сытина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Гостин. дв., № 45. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всёхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всёхъ отдъленіяхъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала "Вёра и Равумъ" можно получать полный комплекть изданія за 1913 г. за **8 руб.** съ перес. За другіе годы экземплары журнала могуть быть пріобрётаемы по особому соглашенію съ Редакціей.

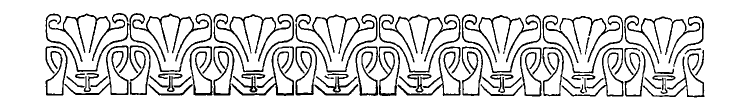
## ВЪ РЕДАКЦИИ ПРОДАЕТСЯ:

СОБРАНІЕ СЛОВЪ и РЪЧЕЙ Высокопреосвященнаго Арсенія Архіепископа Харьновскаго и Ахтырскаго, говоренныхъ въ разныхъ мъстахъ его служенія. ЦВНА ва 8 книгъ 8 рублей съ пересылкой. Весь чистый доходъ поступаеть согласно воль Его Высокопреосвященства, Архіепископа Арсенія, въ пользу Общества вспомоществованія нуждающимся воспитаниянамъ Харьновской Духевной Семинаріи.

Πίστει νοούμεν.

Върою разумпьаемъ. Евр. XI.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Апръля 1914 года. Цензоръ Протогерей Петръ Ооминъ.



# СЛОВО

Въ день Тезоименитства Государыни Инператрицы Александры беодорозны 1).

О воспитаніи дътей въ духь православія.

"Отци, не раздражайте дътей сашихъ, но воспитывайте ихъ въ учени и наставлени Господнемъ" (Еф. 6, 4).

Въ священный день Тезоименитства Благочестивъйшей Государыни Императрицы, Александры Өеодоровны, Августвиней Матери Царскаго Семейства, невольно мысль наша останавливается на этихъ словахъ святого Апостола Павла. нихъ собственно изложено христіанское ученіе о воспитаніи дітей въ духі нашей православной віры; но это ученіе есть и лучшій путь къ укрупленію въ насъ священнопатріотическихъ чувствъ и религіозно-нравственныхъ основъ нашей любви къ дорогой родинъ, Богомъ данной и хранимой. Въ этихъ словахъ апостолъ Павелъ какъ бы такъ говоритъ вствы намъ; "от вы хотите, чтобы ваша страна преуспъвала въ духовномъ совершенствъ и дарахъ христіанской жизни, не раздражайте дитей вашихъ невниманіемъ или равнодушіемъ къ ихъ въръ и, вообще, къ ихъ душевному міру, но воспитывайте ихъ въ ученіи и наставлении Господнемъ" (Еф. 6, 4).

Вопросъ о воспитаніи дѣтей и, вообще, всего подростающаго поколѣнія—вопросъ величайшей важности. Отъ такого или иного разрѣшенія его во многихъ отношеніяхъ зависятъ нравственная крѣпость и духовная стойкость народа, жизнеспособность націи, счастье страны, успѣхи государственной жизни. Потому воспитаніемъ и образованіемъ юношества одинаково озабочены и высшая правительствен-

<sup>1)</sup> Произнесено въ Каеедральномъ соборъ 23 апръля 1914 г.

ная власть, и все общество наше, семья и церковь, школа и государство.

Кто-то назваль нашь XX высь "выкомъ дытей". Въ этомъ названіи заключается хорошій смысль и доброе пожеланіе, если подъ нимъ подразумывается то, что дытямъ теперь удыляется особенно много вниманія и времени, много самой ныжной любви и самыхъ горячихъ попеченій.

И какъ хотълось бы, чтобы и на самомъ дълъ нашъ въкъ былъ "въкомъ дътей" въ самомъ лучшемъ смыслъ этого слова, чтобы дътекая душа, ея жизнь и завътные идеалы ея были обвъяны не только обычной лаской и любовію родителей и семьи, но были бы постояннымъ предметомъ самаго глубокаго вниманія и неусыпныхъ заботь всъхъ насъ, всего нашего общества, руководителей педагогической науки, вождей государственнаго законодательства. Какъ хотълось бы, чтобы призывъ Христа Спасителя: "пустите дътей приходить ко Мню и не препятствуйте имъ" (Марк. 10, 14) сталъ великимъ знаменіемъ нашей эпохи, чтобы дъти наши были окружены той властной и покоряющей юныя души атмосферой, тъми добрыми религіозно-нравственными вліяніями, среди которыхъ они достигали бы совершеннаго разцвъта всъхъ духовныхъ силъ и талантовъ своихъ "въ мюру полнаго возраста Христова" (Еф. 4, 13).

Къ великому сожальнію, много неблагопріятныхъ обстоятельствъ скопилось вокругъ вопроса о воспитаніи дътей въ наше новое время.

Господствующій "духъ времени" сталъ уже явно враждебнымь къ христіанству, а иногда получаетъ такую степень напряженности, что, кажется, вотъ-вотъ онъ можетъ толкнуть многихъ людей, въ безумій озлобленія и слѣпой страсти, и на открытыя противодѣйствія нашей религіи. Всюду замѣчается убыль въ идеалахъ и оцѣнкѣ благъ жизни. Упадокъ нравственности поразительный. Въ дикомъ образѣ современнаго "культурнаго человѣка", уходящаго далеко въ сторону отъ религіи и христіанской вѣры, возстаетъ "допотопный звѣрь" съ необузданными страстями. Духовная личность человѣка ставится ни во что. Современная художественная литература насыщена порнографіей и утратила свой прежній, возвышенно-прекрасный характеръ и глубоко-жизненный идеализмъ.

Н что особенно опасно, такъ это то, что этотъ духъ безбожія и невърія, прежде гнъздившійся большею частію въ верхнихъ слояхъ нашей интеллигенціи и культурнаго общества, теперь съ обычной наглостью и беззастънчивостью проникаетъ ивъ низшіе слои народа, вторгается въ самое сердце нашей націи, въ школу и тамъ губитъ молодые побъги духовнаго просвъщенія страны нашей. Неръдко теперь приходится слышать во многихъ семьяхъ, въ собраніяхъ общественныхъ и политическихъ дъятелей, на съъздахъ народныхъ учителей пламенныя ръчи объ отдъленіи церкви отъ государства, школы отъ церкви. Неръдко теперь восхваляется, даже въ педагогическихъ журналахъ, безрелигіозное обученіе, и самая наука о воспитаніи дътей какъ въ теоретическихъ обоснованіяхъ, такъ и въ основныхъ задачахъ и способахъ практическаго осуществленія этого воспитанія явно отстраняется отъ религіозно-нравственныхъ идеаловъ церкви и даже обнаруживаетъ враждебное отношеніе къ нимъ.

Но, братіе, о чемъ все это говорить, какъ не о большомъ упадкѣ русской общественно-педагогической мысли и нравственнаго самосознанія. Тамъ, гдѣ говорять о безрелигіозной педагогикѣ и внѣцерковномъ воспитаніи народа, гдѣ защищается политическое отдѣленіе школы отъ церкви,—тамъ, гдѣ родители и воспитатели хотять отвести дѣтей въ сторону отъ Христа и христіанства, тамъ, несомнѣнно, глубоко понизился уровень тѣхъ идеальныхъ требованій и духовно-правственныхъ началъ, которыя должны лежать въ самой основѣ педагогическаго дѣла, въ самомъ строѣ и характерѣ духовнаго воспитанія и развитія дѣтской души.

Нѣтъ, кажется, болѣе безчестнаго дѣла, какъ воспитаніе и обученіе дѣтей безъ вѣры, безъ Бога, безъ свѣта Евангелія.

Устранить изъ дѣтской души религію, вырвать изъ груди отрока или юноши вѣру въ Бога, въ Евангеліе Христово, какъ это легко сдѣлать. Часто бываетъ достаточно одной худой книжки, одной безстыдной картинки, чтобы навсегда разрушить цѣломудріе мысли и вѣры ребенка или юноши, погубить душу его. И теперь этому "соблазну малыхъ сихъ" (Матө. 18, 6), дѣтей нашихъ, отрады нашей, надежды нашей, служатъ, большею частію, и современная

художественная литература, и естественно-научное образованіе, и театръ, и нечатное слово, несущіе всюду мракъ, отчаяніе, безнадежность, отрицаніе, злобу.

Но оторвать дѣтское сердце и совѣсть юноши отъ религіи это значить опустошить душу человѣка на зарѣ дней

его. Это значить безжалостно разрушить чудную храмину человъческой личности, уничтожить черты образа и подобія Божіл, тв черты внутренняго духовнаго достоинства и истины нашей человвческой природы, которыя укращають и человвческую жизнь, и самого человвка. И тв, кто и своимъ словомъ, и своимъ примъромъ съютъ безбожіе и невъріе въ школь и дома, въ семьь и народь, ть оказываются виновниками въ самомъ страшномъ преступленіи, въ преступленіи хуже убійства. О нихъто и сказано въ Евангеліи Христа: "кто соблазнить одного изъ малыхъ сихъ. върующихъ въ Меня, тому лучше было бы, если-бы повъсили ему мельничный эксерновъ на шею и потопили его въ глубинъ морской" (Мате. 18, 6).

Никто не имъетъ права лишать дътей религіи, калъ-чить дътей духовно, нравственно. Религія, познаніе Бога и

любовь къ Нему — это суть единственно-истинныя основы доброй жизни и духовнаго воспитанія человіческой личности. Глубоко и неискоренимо въ душів каждаго человівка заложена віра въ Бога. Это самое лучшее, самое крівпкое и самое благородное чувство въ человіків. Віра рождаетъ благоговініе къ Богу и питаетъ ніжную любовь къ другимъ. Въ ней умиряются тревоги сердца, усмиряются горделивыя "притязанія разума", нисходить великій и радостный покой въ душу человъка.

Въра растить чувство нравственной отвътственности за Въра растить чувство нравственной отвътственности за свои поступки и чувство стыдливости. Она возвышаеть характеръ человъка и закаляеть его въ борьбъ со всякими искушеніями и соблазнами "міра сего". Съ ней легко жить на земль. Прійдуть нестройной толпой разныя непріятности въ жизни; настанеть буря "злыхъ испытаній" и нестерпимыхъ страданій, доводящихъ до изступленія, до потери сознанія и твердости духа; подують сильные выпры (Мат. 7, 25) всякихъ бъдъ и напастей; разольются рики горькаго горя—злосчастья; кто устоить тогда? Только върующій, только надъющійся на Бога! Только тотъ, кто со дней юности своей бережно несетъ на неровной жизненной дорогѣ драгоцънный сосудъ въры Господпей.

Зачъмъ-же лишать дътей этой кръпкой и единственной опоры всякой души, страждущей, изнемогающей въжитейской борьбъ? Зачъмъ отнимать у нихъ этотъ "якорь спасенія"? И кто можетъ отрицать право дътей на этотъ даръ въры, на свътдую жизнь въ лучахъ Евангелія, въ путяхъ и озареніяхъ христіанской благодати и благочестія? Но говорятъ намъ: "въра и воспитаніе, основанное на

Но говорять намъ: "въра и воспитаніе, основанное на ней, не соотвътствують природъ дътской души. Это то чувство, которое навязывають дътямъ тъ, кто вовсе не знаетъ исторіи дътской души и ея коренныхъ потребностей".

Нътъ; не такъ смотритъ христіанство на дътей и на

Нѣтъ; не такъ смотритъ христіанство на дѣтей и на основы ихъ воспитанія. Христосъ сказаль: "Кто приметъ одно изъ дътей во имя Мое, тотъ принимаетъ Меня; а кто Меня приметъ, тотъ не Меня принимаетъ, но Пославиаго Меня" (Марк. 9, 37).

Вотъ идеалъ христіанской педагогики! Вотъ Евангельская наука о воспитаніи дѣтей! Дѣти по самой своей природѣ и по свойствамъ душевной жизни это суть лучшіе христіане. Это возлюбленныя чада Христовы и наслѣдники вѣчной жизни. Самъ Христосъ поставляетъ дѣтей въ примѣръ взрослымъ за чистоту ихъ чувствъ и желаній, за простоту сердца, за довѣріе ко всему истинному, прекрасному и святому (Мат. 18, 1—4). И Онъ хочетъ, чтобы мы "принимали дѣтей во имя Его".

"Принять дитя во имя Христово"— это значить сохранить религіозно-духовную близость дітской души ко Христу Спасителю. Это значить обезпечить духовную красоту, святость и здоровье ихъ душевной жизни. Это значить поставить развитіе ихъ силъ и способностей на тоть путь жизни, гдъ цінятся идеалы добра и святости, присущіе человіческому духу. Это и даеть имъ воспитаніе, совершаемое въ духъ нашего Божественнаго православія.

Религіозно-нравственное воспитаніе, которое съ материнской заботой оберегаеть наша церковь, есть основа духовной жизни человѣка. Оно не только просвѣщаеть умъчеловѣка, но оно преображаеть всего человѣка, очищаеть душу, облагораживаеть внутренній ликъ человѣка, воспитываеть высокій нравственный характеръ, закаляєть волю

въ добрыхъ поступкахъ и дѣлахъ. Оно вдохновляетъ человѣка на подвиги любви и самопожертвованія, на подвиги служенія Богу и ближнимъ. Оно возводитъ человѣка на тѣ высоты духа, откуда открываются безконечные горизопты и блага вѣчной жизни. Оно роднитъ насъ съ таинственнымъ міромъ тѣхъ духовныхъ переживаній и добродѣтелей, которыя воплощены въ Лицѣ, ученіи и жизни Христа Спасителя; а это міръ того, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только и помышляють, этимъ только и живутъ ученики Христовы, дѣти церкви. Путемъ такого воспитанія христіанство дало человѣчеству великихъ людей, дивныхъ подвижниковъ, великихъ праведниковъ, истинныхъ Богочтителей, отцовъ всемірныхъ.

И какъ жаль, какъ безконечно жаль, что многіе родители и воспитатели юнощества не сознають, какого великаго, безцівнаго, духовнаго богатства они лишають своихъ дівтей и питомцевъ, отдаляя ихъ отъ Христа и церкви, отъ истоковъ Слова Божія и запов'вдей Господнихъ. И растутъ у такихъ безсердечныхъ родителей и воспитателей дъти, какъ былинки въ полъ, оторванныя отъ въковъчныхъ корней религіи, вдали отъ небесныхъ идеаловъ евангельской чистоты и святости, ничемъ не согретыя, ничемъ необрадованныя и неутъщенныя, такія безвольныя, нервныя, такія жалкія, такія хилыя. Не знають он'в світа Божія. Закрыть для нихъ дивный міръ молитвъ церковныхъ и таинствъ, религіознаго вдохновенія и подвига, міръ пѣснопѣній и праздниковъ церковныхъ, озаряющихъ душу тихимъ свётомъ благодати Господней. И чахнуть дътскія души безъ віры, безъ церкви, безъ молитвъ, безъ Христа и вянутъ на утръ пасмурныхъ дней своихъ, какъ цвъты земли безъ дождя, безъ росы небесной. 

Путь истиннаго воспитанія дітей ясень и онь указань для всёхь нась выдухів и преданіи нашей православной вітей вітей православной вітей православному. Нельзя научить религіи однимъ словомъ. Вітей православному. Нельзя научить религіи однимъ словомъ. Вітей преобратается чудомъ: спасенія и нравственнаго преображенія души во Христії; а, потому, и жизнь Еванге-

лія и завѣты христіанства усвояются и постигаются только жизненно. Ясно, что и въ дѣлѣ религіозно-нравственнаго воспитанія подростающаго поколѣнія самый надежный путь это—добрый примѣръ родителей и воспитателей. И нѣтъ другого пути для православно-христіанскаго воспитанія дѣтей. Объ этомъ и говорить ап. Павелъ въ тѣхъ самыхъ словахъ, которыя мы привели въ началѣ нашего слова: "отщы, не раздражайте дътей вашихъ, но воспитывайте ихъ въ ученіи и наставленіи Господнемъ".

Какъ во времена Апостоловъ, такъ и теперь есть много родителей и воспитателей, которые раздражають своихъ дѣтей невниманіемъ къ ихъ жизни, равнодушіемъ къ ихъ вѣрѣ. Если часто дѣти бываютъ виновны передъ родителями, то съ другой стороны и родители не всегда бываютъ правы передъ дѣтьми. Родители часто сами не хотятъ вникнуть во внутренній міръ своихъ дѣтей, узнать ихъ душу, забываютъ, что на дѣтяхъ ихъ лежитъ печать дара Божія. Если много слезъ въ наше время проливаютъ родители изъ-за подростающаго поколѣнія, то не мало слезъ льютъ и дѣти изъ-за своихъ родителей.

Да не будеть же, братіе, этого раздѣленія между отцами и дѣтьми на Руси святой! Любовь и миръ да согрѣвають всѣ заботы и попеченія родителей о дѣтяхъ своихъ! Благочестіе да цвѣтетъ въ семьяхъ нашихъ и оживотворяетъ ихъ. Тѣмъ и дорого наше родное православіе, что оно есть та вѣра святая, которая "возвращаетъ сердца отщовъ дътямъ" (Лук. 1, 17).

Въ духъ Евангельскаго православія и воспитывала искони наша Русь Богоносная свои подрастающія покольнія воспитывала не словомъ, а даломъ и истичною благочестія своего. Православіе на Руси всегда лежало въ глубинахъ народной жизни, быта, совъсти народной, въ нъдрахъ семьи, въ идеалахъ школьнаго обученія, въ задачахъ и плодахъ духовнаго просвъщенія. Завъты Христа и церкви всегда одушевляли народъ, свътили въ путяхъ его многострадальной исторіи. Все чудное въ нашей духовной культуръ и гражданской цивилизаціи, все истинно-прекрасное и въчноцьное въ многообразномъ творчествъ народной мысли и русскаго слова,—все это было истинно-церковнымъ, православно-религіознымъ. Это и теперь нашъ идеалъ и верховный

законъ пашего національнаго бытія и исторіи. Отнимите этотъ идеаль у народа, и нравственная личность его подвергнется немедленному разложенію. Упраздните законъ религіи въсемь и школь, и отупьеть нація, и изсякнуть ключи жизни ея, какъ въ знойной каменистой пустынь.

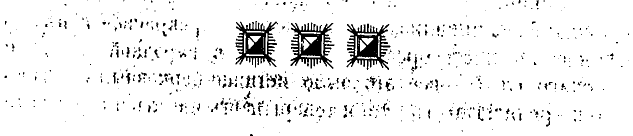
Но, благодареніе Богу, горять еще світильники православной віры и Евангельскаго благочестія на Руси святой. Какъ и встарь, наша Русь полна святости и благодати Христовой, полна славы имени Христова. Въ живоносныхъ лучахъ православія творится и цвітеть духовная жизнь нашего народа, поддерживается культурная крібпость націи нашей и охраняется могущество нашего государства. И какъ не любить того, что такъ близко нашему національному чувству, что такъ соотвітствуеть характеру нашего великаго народа?

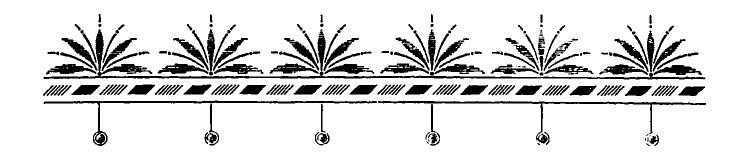
что такъ соотвътствуетъ характеру нашего великаго народа? Будемъ же любить нашу православную въру. Будемъ беречь и лелъять ее, какъ завътную святыню и какъ великую историческую силу страны родной. Обвъимъ православіемъ всю дъятельность народной души, мысли и труда. Особенно обогатимъ дарами его благодати разсадники нашего школьнаго образованія и народнаго просвъщенія. Будемъ всегда помнить, что только школа, основанная на религіозныхъ началахъ родного православія, можетъ дать Россіи людей, съумъющихъ отстоять свою національную честь, свою самобытную культуру и свою гражданственность.

Дъти—будущее Россіи. Поведемъ же нашихъ дътей ко

Дъти—будущее Россіи. Поведемъ же нашихъ дътей ко Христу, подъ благословеніе Господне (Марк. 10, 13—16), на свъть Евангелія! Воспитаемъ ихъ въ послушаніи церкви родной. Тогда, и только тогда, мы будемъ истинно обрадованы въ дътяхъ нашихъ. Тогда обновится и нравственный ликъ земли нашей, и государство наше будетъ обезпечено сынами върными и преданными слугами возлюбленному нашему Государю на славу дорогого и приснолюбимаго отечества. Аминь.

Священ. Іоаннъ Филевскій.





# Опытъ Нравственнаго православнаго Богословія въ апологетическомъ освъщеніи.

#### предисловіе.

Предлагаемый трудь—это результать болье чым иятильтихь занятій нашихь на канедры Богословія въ Императорскомь Харьковскомь Упиверситеть. Если бы кто поинтересовался спросить, почему мы въ своихъ лекціяхъ студентамъ изъ всей совокупности богословскихъ наукъ 1) остановились именно на Нравственномъ Богословіи, тотъ можеть найти для себя отвыть въ нижеслыдующихъ нашихъ соображеніяхъ 2).

Христіанство, становясь предметомъ изученія, образуєть цѣлую и общирную систему различныхъ богословскихъ наукъ, извѣстную подъ общимъ наименованіемъ Вогословія (θεολόγια). Само собою разумѣется, что Богословіе во всемъ своемъ объемѣ можетъ быть предметомъ изученія только тѣхъ, кто спеціально посвящаютъ себя высшему богословскому образованію—студентовъ нашихъ духовныхъ академій и теологическихъ факультетовъ въ западныхъ университетахъ. Въ русскихъ же университетахъ, кромѣ каоедръ Церковной Исторіи и Церковнаго Права, есть только одна собственно богословская каоедра съ однимъ лишь профес-

<sup>1)</sup> Терминъ богословской науки или богословской философіи ( $\dot{\eta}$  φιλοςόφια θεολογική) впервые введенъ Apucmomeлемь (Metaph. lib. XI, cap. 6).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) При этомъ, само собой, выяснится и современное значение Нравственнаго Вогословія, какъ учебнаго предмета, въ отношеніи его къ важнъйшей й тъсно связанной съ нимъ богословской дисциплинъ—къ Догматическому Вогословію.

соромъ Богословія, и потому далеко не всѣ богословскіе предметы могутъ быть преподаваемы въ нашихъ университетахъ. Какія же изъ богословскихъ наукъ могутъ войти въ кругъ наукъ университетского образованія (universitas scientiarum)? Какихъ-либо опредвленныхъ оффиціальныхъ указаній на этоть счеть, въ смыслів, напр., нормальной программы по Богословію, въ министерскихъ планахъ университетскаго преподаванія не имвется. Поэтому преподавателю Богословія самому приходится выбирать предметь для своихъ чтеній. И, насколько можно судить по современнымъ печатнымъ курсамъ Богословія въ университетахъ и другихъ высшихъ свътскихъ учебныхъ заведеніяхъ, въ данномъ отношеніи, къ сожалѣнію, существуетъ большое разнообравіе. Исходя изъ различныхъ взглядовъ на Богословіе въ этихъ учебныхъ заведеніяхъ, одни преподаватели Богословія хотять въ своихъ чтеніяхъ дать студентамъ нічто въ родів энциклопедіи богословскаго энанія, вводя для этой цёли въ чтенія отрывки разныхъ богословскихъ дисциплинъ 1); другіе, по своимъ соображеніямъ, соединяютъ въ чтеніяхъ Догматику съ Апологетикой 2); третьи ограничивають объемъ своего преподаванія Богословія или одною Догматикою з), или-и такихъ большинство-одной Апологетикой 4).

Но разнообразные взгляды на значеніе Богословія въ систем университетскаго образованія, такъ отражающіеся

<sup>1)</sup> Таковъ, напр., "Краткій курсъ лекцій по православному Богословію" проф. Новороссійскаго университета, прот. *А. Кудрявцева*. Москва, 1889 г.

<sup>2)</sup> См., напр., профессора университета св. Владиміра, прот. П. Я. Овпилова: "Курсъ апологетическаго Богословія". Кієвъ, 1905 г. Ср. его же, "Опытъ апологетическаго изложенія православно-христі анскаго въроученія", т. І. Нѣжинъ, 1886 г. и Кієвъ, 1899 г.; т. ІІ. Кі евъ, 1898 г. Второе улучшенное, значительно дополненное и перера ботанное, изданіе этого труда представляетъ "Христіанское въро ученіе въ апологетическомъ изложеніи", т. І. Кієвъ, 1910 г.; т. ІІ. Кієвъ, 1912 г.

<sup>3)</sup> Какъ, напр., проф. Демидовскаго юридическаго лицея, прот. Н. Тихвинскій. "Чтенія по православному христ. Богословію", вып. І. Яросл. 1894 г.; вып. ІІ. Яросл. 1895 г.

<sup>4)</sup> Проф. Военно-медицинской академін, прот. Д. Тихомірові. "Курсъ Основного Богословія". Спб. 1887 г.; препод. Богословія въ Кіевск. Политехн. институть, прот. Г. Я. Прозорові. "Чтенія по Основному Вогословію". Кієвъ, 1900 г. и нък. др.

на самомъ выборъ богословскихъ наукъ для преподаванія, объединяются въ одномъ, раздъляемомъ всъми преподавателями Богословія. Университетское Богословіе, по этому взгляду, имъетъ своею задачею-содъйствовать укръпленію учащейся молодежи въ христіанскомъ воззрвній на жизнь посредствомъ углубленія и расширенія религіозно-нравственныхъ познаній, полученныхъ ею въ средней школъ. Такая задача согласна съ христіанскимъ требованіемъ безконечнаго усовершенствованія въ человіческом познаніи и допускается большею умственною зрвлостію учащейся молодежи высшей школь, а потому представляется вполны возможною и осуществимою. Однако надо пожалъть, что, при достижении указанной цёли-обоснованія въ учащемся молодомъ покольніи христіанскихъ, религіозныхъ и нравственныхъ убьжденій, шсключительное вниманіе удбляется теоретической сторонъ христіанской религіи—въроученію и не обращается почти никакого вниманія на практическую сторону ея — на нравоучение. Одною изъ причинъ этого въ высшей степени страннаго, прямо таки поразительнаго явленія, быть можеть, служить печальное положение науки Нравственнаго Богословія у насъ-въ Россіи, справедливыя жалобы на которое раздавались особенно громко въ послъднія десятильтія прошлаго стольтія. Такъ, проф. М. А. Олесницкій жаловался, что этика, въ научномъ отношеніи, находится у насъ "въ весьма неудовлетворительномъ состояніи", страдаеть "схоластичностью и бюдностью содержанія" 1). "По Нравственному Богословію", —писаль Ив. Пятницкій, — "хотя мы и имвемь нъсколько системъ, но системъ неудовлетворительныхъ, не имъющихъ научнаго построенія, научной постановки ихъ отличающихся схоластическимъ вопросовъ, И ніемъ" 2). Подобные же неутвшительные отзывы о положеніи нашей науки въ Россіи разділялись Н. П. Архангельскими (нынъ архіеп. Стефаномъ) з) и другими. Тъмъ не менъе,

<sup>1) &</sup>quot;Исторія нравственности и нравственныхъ ученій", ч. І. Кіевъ, 1882 г., стр. 110. Ср. "Изъ системы христ. правоученія". Кіевъ, 1896 г., стр. 4.

<sup>2) &</sup>quot;Опыть православнаго Нравственнаго Богословія". Ставрополь, 1890 г., стр. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Задача, содержаніе и планъ системы православно-христіанскаго нравоученія". Симбирскъ, 1894 г., стр. 3—4.

сама по себъ, эта наука, какъ имъющая непосредственное отношеніе къ дъйствующему лицу, къ его духовному строю, ощущеніямъ, убъжденіямъ и помысламъ, является наукой, по преимуществу, психологической, жизненной. По върному замвчанію К. Д. Кавелина, "она, вмысты сь психологіей, изъ всёхъ наукъ всего глубже проникаетъ въ тайны психологической жизни и двятельности человвка и всего ближе подходитъ къ источникамъ, гдв послвдняя непосредственно зарождается... И эта именно близость психологій и этики къ непосредственнымъ источникамъ психологической жизни и дъятельности людей дълаетъ объ эти науки вънцомъ и заключительнымъ словомъ всего знанія" 1). послёднимъ Интересъ къ такимъ наукамъ понятенъ самъ собою, а между тъмъ Нравственное Богословіе и досель далеко не можетъ похвалиться этимъ. Объ этомъ прискорбномъ несоотвътствіи намъ говоритъ и наблюдаемое нынъ въ высшихъ свътскихъ. учебныхъ заведеніяхъ очевидное предпочтеніе христіанской догмы христіанской морали. Тогда какъ по нашему убъ-жденію, дъло скорве должно бы обстоять иначе. На преподаваніе въ высшей и особенно свътской школь Нравственнаго Богословія должно быть обращено большее вниманіе, чъмъ на преподаваніе Догматики, по слъдующей причинъ.

Нравственныя истины, безспорно, стоять ближе къ жизни сравнительно съ догматическими. Мы вовсе не хотимъ этимъ сказать, вмъстъ съ гр. Л. Толстымъ, Гарнакомъ, Ренаномъ и др. представителями "бездогматическаго христіанства" 2), что догматы христіанской въры, какъ носящіе будто бы исключительно отвлеченный характеръ, не имъютъ никакой связи съ ея моралью, а, слъдовательно, и съ жизнію. Напротивъ, мы охотно привътствуемъ всякую попытку какъ нашихъ старыхъ славянофиловъ (напр. А. Хомякова), такъ и "новыхъ богослововъ" (напр. высокопреосв. Антонія Храповичкаго)—уяснить нравственный смыслъ и значеніе христівнскихъ догматовъ. Но все же нельзя отрицать, что эти послъдніе не имъютъ такого непосредственнаго отношенія къ жизни, какъ истины нравственныя. Именно интересъ къ

<sup>1)</sup> Собраніе сочиненій, т. III. Спб. 1890 г.—"Задачи этики", стр. 908—909.

<sup>2)</sup> Объ этомъ христіанствъ см. нашу книгу: "Современное декадентство и христіанство". Кіевъ, 1909 г., стр. 237 и дал.

вопросамъ о нравственности наиболте возбужденъ въ настоящее время и въ обществъ, и въ наукъ. Нынъ каждый старается такъ или иначе определить свое отношение, по преимуществу, къ этическимъ проблемамъ. Если въ прежнія времена люди, главнымъ образомъ, интересовались вопросами догматическими и метафизическими и спекулятивнымъ разрвшеніемъ ихъ, то въ наше время не замвчается особеннаго интереса къ этимъ вопросамъ. Теперь, по словамъ П. Левитова, "ни интеллигенція, ни простой народъ не интересуются вопросами о соединеніи естествъ и волей во Христъ, о причинахъ паденія ангеловъ, объ отношеніи между упостасями Св. Троицы. Почти невозможно себъ представить, чтобы гдф-нибудь кружокъ не только свфтской интеллигенціи, но даже и богослововъ, горячо занимался обсужденіемъ подобныхъ предметовъ. Напротивъ, вопросы о томъ, что дълать и какъ жить, гдъ искать цълей и смысла жизни, какъ поступать въ томъ или другомъ случав, волнують и занимають всёхъ. Что такое добро и зло, какими правилами слъдуетъ руководствоваться при столкновеніи обязанностей, въ какой степени позволительны тъ или иныя удовольствія, какъ бороться со страстьми и похотьми, въ какой мъръ слъдуетъ давать свободу плоти, какъ нужно относиться къ ближнимъ различныхъ положеній и состояній, равнымъ, высшимъ и низшимъ, каковы должны быть соціальныя отношенія людей съ христіанской точки зрвнія, все это приходить на умъ каждому мыслящему человъку" 1). Всъ подобные, возникающіе нынѣ въ такомъ множествѣ, недоумѣнные вопросы личной и общественной жизни входять въ кругъ предметовъ науки Нравственнаго Богословія, и на всѣ эти вопросы богословъ-моралистъ долженъ дать отвѣты всякому вопрошающему.

Таково главнъйшее основаніе, которымъ мы руководствовались въ выборъ изъ всей системы богословскихъ наукъ именно Нравственнаго Богословія, какъ предмета для своихъ чтеній съ университетской кафедры. Центральное положеніе христіанскаго нравоученія въ преподаваніи Богословія сообщить всей жизни учащихся молодыхъ людей болъе духовное, идеальное направленіе, предохраняя ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. "Христ. Чтеніе" 1908 г., ноябрь, стр. 1503—1504.

отъ увлеченія грубымъ реализмомъ и черствымъ эгоизмомъ. Оно пріучить ихъ болѣе всего цѣнить въ жизни "единое на потребу" (Лук. 10, 42), ту "драгоцвнную жемчужину" (Мо. 13, 46), которая является лучшимъ украшеніемъ человвка, его доброе нравственное поведеніе.

Какъ въ своемъ преподавании православнаго нравоученія, такъ и въ нашемъ "Опыть" построенія нравоучительной системы, мы, вообще говоря, слъдуемъ обычному плану въ систематическомъ распредѣленіи нравственно-богословскаго научнаго матеріала, — тому плану, который принять въ нашихъ духовныхъ школахъ и указанъ въ нормальных 1867 и 1884 г.г. программахъ по Нравственному Богословію. И въ этомъ случав мы руководствовались слвдующими соображеніями.

"Составить планъ (удовлетворительный) Нравственнаго Богословія",—пишетъ проф. М. А. Олесницкій,—"очень трудно. На Западъ написаны десятки системъ Нравственнаго Богословія; но нѣтъ и двухъ между ними, составленныхъ по одному и тому же плану. Слъд. Нравственное Богословіенаука не установившаяся еще (какъ установилась уже, напр., Догматика). Еще не найденъ такой планъ, который можно было бы назвать болье или менье общепризнаннымъ 1). "Хаотическое же разнообразіе" опытовъ систематизаціи этой отрасли богословскаго знанія въ значительной мірів наблю-дается и у насъ-въ Россіи. Высокопреосвящ. Стефанъ, на основаніи обстоятельнаго обзора всёхъ нашихъ отечественныхъ системъ христіанскаго нравоученія 2), находитъ возможнымъ установить четыре точки эркнія въ классифика-ціи откровенныхъ нравственныхъ истинъ в): христіанская нравственность издагалась у насъ—дибо съ точки эрвнія ученія о добродители и ея противоположности—грихи, либо съ точки зрънія изображенія *царства Божія*, либо съ точки зрънія (принятой самимъ высокопреосвящ. Стефаномъ) описанія процесса нашего объективно-субъективнаго спасенія,

<sup>1) &</sup>quot;Изъ системы христ. нравоученія". Кіевъ, 1896 г., стр. 4, прим.; стр. 475. Ср. Архіеп. Стефана, "Къ вопросу о системъ право-славнаго христіанскаго нравоученія". Могиневъ на Дивиръ, 1910 г., стр. 110—111.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 242—266.

либо, наконецъ, съ точки зрвнія требованій нравственнаго закона Божія и вытекающихъ изъ него нравственныхъ облезанностей. Первой изъ указанныхъ точекъ зрвнія въ систематизаціи нравственнаго христіанскаго ученія, по мивнію высокопреосвящ. Стефана, держались: преосвящ. Өеофанъ Прокоповичь, архим. Платонь Левшинь, архим. Леонтій и проф.-прот. Н. Өаворовь—въ "Чтеніяхъ о христіанской нравственности" (Кіевъ, 1879 г.); второй точкъ зрънія слъдовали: г. Иятницкій, подъ сильнымъ вліяніемъ нравственной системы Мартенсена, и проф. М. А. Олесницкій—въ книгъ: "Изъ системы христіанскаго нравоученія" 1). Въ отношеніи къ третьей точкъ зрънія высокопреосвящ. Стефанъ считаетъ своими предшественниками: Инножентія Борисова, проф. Гренкова, преосвящ. Петра—въ "Указаніи пути ко спасенію" (1872 г.), —преосвящ. Өеофана Затворника, протопр. Янышева. Что же касается четвертой и послъдней точки зрвнія, то на ней остановилось большинство нашихъ моралистовъ; ее раздъляли: Өеофилактъ Горскій, о. І. Арсеньевъ, авторъ "Сокращенія Нравственнаго Богословія", проф. Левицкій—въ конспектъ по Нравственному Богословію 1817 г., преосвящ. Иннокентій Пензенскій, прот. Кочетовъ, протопр. Бажановъ, архим. Платонъ Өивейскій, прот. Солярскій, прот. Халколивановъ, архим. Гавріилъ, прот. Н. Каменскій, А. Покровскій, С. Никитскій, о. Вышеславцевъ, проф. М. А. Олесницкій въ "Нравственномъ Богословіи или христ. ученіи о нравственности", и Павелъ Левитовъ 2). Что сказать о каждой изъ этихъ точекъ зрвнія въ классификаціи нравственныхъ истинъ со стороны ихъ научно-богословской состоятельности?

И, прежде всего, нельзя не присоединиться къ совершенно справедливому замъчанію высокопреосвящ. Стефана, что изложеніе православнаго нравоученія въ видъ только ученія о добродътели христіанской (и гръхъ) есть дъло ръ-

<sup>1)</sup> О чрезвычайно важномъ формально-методологическомъ значеніи иден царства Божія въ наукъ Нравственнаго Богословія говорить и проф.-прот. П. Я. Світловъ. (См. его "Идея царства Божія въ ея значеніи для христіанскаго міросозерцанія". "Богослов. Въстникъ" 1902 г., май, стр. 49 и дал.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. его "Введеніе въ христіанское Нравственное Богословіе". "Христ. Чтеніе" 1909 г., январь—февраль; и "Изъ курса христіанскаго Нравственнаго Богословія". "Христ. Чт." 1911 г., іюль—августь и октябрь?

пительно невозможное 1). Невозможность эта обусловливается существеннымъ различиемъ христіанской добродьтели отъ добродътели естественной-въ падшемъ состоянии человъка. Добродътель естественная, какъ основывающаяся на одномъ человъческомъ разумъ, иногда невърно понимающемъ требованія нравственнаго закона, на внушеніяхъ совъсти, часто заблуждающейся, — на естественныхъ усиліяхъ нашей немощной воли, -- хотя и имъетъ свое достоинство предъ Богомъ (Дъян. 10, 35. Ср. 18, 27), всегла, однако жъ, бываетъ несовершенною, не могущею пролить въ сердце человъка надежды на спасеніе и освободить его отъ мученій совъсти и страха будущихъ мукъ (Рим. 14, 23; 7, 23—24). Напротивъ того, добродътель христіанская, какъ доброе сердечное расположеніе (Лук. 6, 45), вытекающее изъ любви къ Богу и ближнимъ, рождаясь въ душъ христіанина силою благодати Божіей (Іоан. 15, 5; Гал. 2, 20; Филип. 2, 23; 4, 13), просвъщающей разумъ, очищающей совъсть, укръпляющей волю, является вполнъ совершенною, приводить насъ въ тъснъйшій союзь съ Господомъ Спасителемъ и внушаеть намъ совершеннвищую надежду спасенія 2). Если же христіанская добродътель есть плодъ благодатной силы Божіей, подаваемой христіанину чрезъ Церковь, таинства, обряды и прочія ея установленія, то ученіе объ этихъ предметахъ, какъ необходимомъ условіи истинно-добродітельной жизни, должно войти въ составъ нравоучительной системы, поскольку, конечно, оно касается христіанской нравственности. Между твмъ, въ понятіи добродітели, какъ нравственномъ внутреннемъ расположения, не заключается необходимо представления о вывшних, видимых средствахь, чрезь которыя спасительная сила Божія невидимо д'виствуеть на это расположеніе. Отсюда всв попытки построить систему православнаго нравоученія, съ точки зрвнія описанія добродвтелей, оказались весьма неудачными, такъ какъ внесеніе въ такого рода систему ученія о Церкви и ея благодатныхъ установленіяхъ всегда было и должно быть искусственнымъ, нарушающимъ стройное единство системы 8). ....

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архіеп. Стефана, цитир, соч., стр. 244.

<sup>2)</sup> См. нашъ "Опытъ", т. I, стр. 354. — 13 ж. п

<sup>3)</sup> Ср. Архіеп. Стефана, цитир. соч., стр. 28--32; ср. 5-6, 18-15.

Не менже было и должно быть неудовлетворительнымъ построеніе православной нравственной системы и съ точки зрѣнія изображенія иден царства Божія 1). Неудовлетворительность эта, по нашему убъжденію, объясняется не столько твмъ, какъ полагаетъ высокопреосвящ. Стефанъ, что идея царства Божія, положенная въ основаніе подобнаго типа нравоучительныхъ системъ, отличается особенною "объемистостью", совпадающею по своему объему съ понятіемъ всего христіанства и, потому, одинаково могущею быть основой всякаго богословія, а не только нравственнаго 2), сколько просто тъмъ, что эта идея понята авторами разсматриваемыхъ системъ не совсвмъ правильно съ православной точки зрвнія. По крайней мврв, по поводу изввстной книги проф. М. А. Олесницкаго, такой тонкій православный догматисть, какъ проф. М. Ф. Ястребовг, пишеть следующее: "въ послъднее время въ постановкъ Нравственнаго Богословія замвчается тенденція обособиться оть Догматическаго Богословія" 3). Правда, творцы разсматриваемаго способа построенія Нравственнаго Богословія нигді не дають точнаго опредъленія идеи царства Божія по ея существу и внутреннему содержанію. Однако проф. Ястребовъ, на основаніи содержанія рецензированной имъ книги проф. Олесницкаго, опредъляеть положенное послъднимь въ основаніе своей нравоучительной системы понятіе о царствъ Божіемъ, какъ о "созидаемомъ любовью на принципъ свободы, отдъльномъ отъ *Церкви* и существующемъ на землѣ, обществѣ" 4). Но такъ понимаемая идея царства Божія, какъ отдильнаго от Церкви общества, едва ли можетъ быть признана строго православною. Самъ высокопреосвящ. Стефанъ по этому случаю совершенно справедливо замвчаетъ, что, съ православной точки зрв-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 85—92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 257.

<sup>3)</sup> См. его "Новая точка врвнія въ системъ Нравственнаго Богословія". "Труды Кіевск. дух. Академіи" 1897 г. ноябрь, стр. 367.— Тенденція—разумъется ричліанская, какъ видно изъ дальнъйшаго хода ръчи проф. Ястребова. Ср. "Les origines historiques de la theologie de Ritschl", par Henri Schoen. Paris, 1893, р. 56—61.—Богословскія воззрънія Альберта Ричля (Albert Ritschl) изложены въ его сочиненіи: "Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versohnung", Bnd. I—III, 1870—1874.

<sup>4)</sup> Цитир. соч., стр. 378.

нія, царство Божіе на землё не можеть быть понимаемо отдёльно отъ Церкви. "Ибо, если могло бы существовать внъ Церкви такое царство, тогда не нужна была бы и Церковь. Доводя отсюда логическій выводъ до конца, мы должны будемъ признать, что не нуженъ былъ бы и Христосъ, какъ глава Церкви, снабжающій ее-тъло Свое-всьми божественными силами для жизни, благочестія и причастія Божественному естеству (2 Петр. 1, 3—4), дабы она была свята и непорочна" (Еф. 5, 25—27) 1). Даже протестантские богословы-экзегеты не могуть отрицать, что въ нъкоторыхъ, по крайней мъръ, притчахъ Спасителя, напр., въ притчъ о плевелахъ (Мв. 13, 24—30; 36—43)<sup>2</sup>), подъ царствіемъ небеснымъ (ѝ βασιλεία τῶν σὐρανῶν) или царствомъ Божінмъ (ή βασιλοεία τοῦ θεοῦ) 3) разумвется Церковь. Она царство Бога и Христа. Она не есть невидимый союзъ благочестивыхъ" 4), а есть видимое общество, управляемое Самимъ Царемъ небеснымъ-Богомъ, общество, къ которому можно принадлежать и не принадлежать, можно внешне принадлежать и не быть действительнымъ его членомъ, и изъ котораго можно быть исключеннымъ 5). Идея этого общества проходить чрезь весь Ветхій Завѣть и особенно ясно выступаеть у пророковъ (Быт. 1, 1; Исх. 19, 5—6; Пс. 9, 9; 23, 1, 7—10; 94, 4; 95, 5, 10; 102, 19; Mc. 6, 3; 11, 1, 11—12; 13, 11; 19, 1; Іерем. 23, 5—6; Іезек. 38, 24—25; Дан. 2, 44; Агг. 2, 22; Зах. 14 гл.; Іоиль 2 и 3 гл.; 1 Макк. 2, 17—18; Тов. 13 гл.;

<sup>2)</sup> CM. Th. Zahn, "Das Evangelium des Matthäus", s. 497.

<sup>3)</sup> Выраженіе: "царствіе небесное", много разь (32 раза) встрівнающеся вы евангелія Матеея (и только вы этомы Евангелія), тождественно сы выраженіємы: "царство Божіе", встрівнающимся четыре раза вы томы же, Евангелія (6, 33; 12, 28; 21, 31, 43). Тождество этихы выраженій у Матеея подтверждается параллельными містами другихь Евангелій (Ср. Ме. 3, 2 и Мрк. 1, 15; Ме. 13, 11 и Мрк. 4, 11; Ме. 13, 24 и Мрк. 4, 30; Лук. 13, 18, 20 и др.). Царствіе небесное, царство Божіе у того, же евангелиста называется иначе царствомы Христа (Ме. 6, 10; 20, 21); царствомы Сына Чецовіческаго (Ме. 13, 49). Уже эти посліднія названія указывають на то, что царствіе небесное и царство Божіе объединяются, отождествляются вы понятій царства Христова, царства Сына Человіческаго, т.е. Церкви Христовой.

Прем. 10, 10 и др.). Съ приществіемъ же Христа на землю это общество открылось, заступивъ мѣсто ветхозавѣтной теократіи; оно водворилось въ основанной Имъ Церкви. Поэтому мы не можемъ, согласно Свящ. Писанію, иначе представить царство Божіе или царство Сына Человвческаго, какъ лишь въ образъ Церкви Христовой 1). А между тъмъ, моралисты, о которыхъ идетъ у насъ ръчь, пытаются обосновать всю систему христіанской морали на идев царства Божія, отдъльнаго отъ Церкви. "Какъ будто" — говоритъ проф. Д. И. Богдашевскій (нынь архим. Василій), , можно быть членомъ царства Божія, трудиться надъ его созиданіемъ, не принадлежа къ Тълу Христову. Если говорять, что царство Божіе есть такой порядокъ жизни, гдф воля Божія является закономъ для людей, то естественно спросить, гдъ же и какимъ образомъ этотъ порядокъ достигается?.. Царство Божіе приносить величайшія блага, но оно ни въ какомъ случав не можеть быть разръщаемо въ чисто этическое понятіе" и, слъдовательно, не можетъ быть полагаемо, -- добавимъ отъ себя, — въ основаніе системы христіанской этики 2).

Если сейчасъ разсмотрѣнной нами точкѣ зрѣнія въ постановкѣ христіанскаго нравоученія не чуждо стремленіе обособить Нравственное Богословіе отъ Догматическаго, то усиленно рекомендуемая высокопреосвящ. Стефаномъ точка зрѣнія проф. Гренкова на изложеніе христіанской нравственности, какъ на описаніе объективно-субъективнаго спасенія человѣка, повидимому, впадаетъ въ противоположную крайность. Эту послѣднюю точку зрѣнія на данный предметъ проф. Гренковъ развиваетъ въ общихъ чертахъ, въ извѣстномъ своемъ проэктѣ новаго построенія системы христіан-

<sup>1)</sup> Cp. I. Hoffmann. "Schriftbeweis" II, 2, s. 146.

<sup>2)</sup> О царствъ Божіемъ см.: Н. Иванцова "Новое протестантское ученіе о Церкви въ ея отличіи оть царства Божія". "Правосл. Обозръніе" 1878 г., іюль и октябрь; проф. М. И. Богословскаго, "Идея царства Божія въ Ветхомъ и Новомъ Завътъ". Казань, 1887; Н. Г. "Новозавътное ученіе о царствъ Божіемъ въ новъйшей богословской литературъ западной". "Чт. въ Общ. Любит. Дух. Просвъщенія" 1894 г., от. ІІ; А. Иванова, "Новозавътное ученіе о царствъ Божіемъ". "Правосл. Собесъдникъ" 1900 г., декабрь; Боркова, "Церковь Христова и царство Божіе". "Правосл. Собесъдникъ" 1910 г., іюль—августь.—Общирная иностранная литература о царствъ Божіемъ приведена у проф.-прот. И. Я. Свютлова, "Идея царства Божія". "Богословскій Въстникъ" 1902 г., май, стр. 67—73,

скаго нравоученія. "Описаніе и изображеніе свойства благодатнаго царства Христова, какъ идеальной сферы нравственнаго совершенства, какъ объективной идеи добра, то этому проэкту, —есть первая и ближайшая задача православнаго моралиста. Эта часть Нравственнаго Богословія теологическая, дивинарная; главныя основы ея въ Догматики". Изображеніе царства міра сего, отъ котораго предостерегаль Господь Своихъ учениковъ, должно, по мнѣнію проф. Гренжова,—составить вторую часть Нравственнаго Богословія. Описаніе того, "какъ именно человѣкъ съ извѣстнымъ своимъ тварнымъ достояніемъ, со своимъ насущнымъ вравственнымъ складомъ можетъ стать членомъ благодатнаго царства Христова, или иначе-описание того, что и какъ долженъ поступать христіанинъ, стремящійся жить по христіански", составить собою третью сторону дъла, сторону педагогическую 1). Какъ очевидно, самъ проф. Гренковъ не скрывалъ столь близкаго соприкосновенія своей проэктируемой системы христіанской "ивики" съ Догматикой, что имъ требуется обязательное включеніе въ систему Нравственнаго Богословія такихъ предметовъ, которые входятъ обычно въ составъ системъ Догматическаго Богословія: вся первая часть ея такъ и навывается у него *теологической, дивинарной*, т. е. проще догматической. Поэтому критика не безъ основанія высказываетъ свои опасенія, что въ дальнъйшемъ, при условіи строго последовательнаго проведенія данных возгреній на дело, "какъ предположенія проф. Гренкова, такъ и особенно осуществленіе ихъ въ систем'в преосвящ. Стефана не только должны привести къ самой непосредственной связи Нравственнаго Богословія съ Догматическимъ, но и положительно должны будуть побуждать: своихъ сторонниковъ вторгаться въ область этой науки, вводить въ свою систему почти въ целомъ и даже неизмѣненномъ видѣ цѣлые отдѣлы, несомнѣнно и по праву принадлежащіе одной только догматикѣ" 2). Подобныя

но: 1) См. его "Вибліографическую зам'єтку на Нравств. Богословіе Хамоливонова", "Правося. Собес'єдникъ" 1872 г., т. ІІІ, стр. 84—91.

2) См. "Библіографія" въ "Трудахъ Кіев. дух. Академін" 1911 г., февраль, стр. 1805—315.—Такое именно возраженіе противъ своего нравоучительнаго, проэкта со стороны критики предусмотр'єль и самъ высокопреосвящ. Стефанъ еще въ принадлежащей ему: стать'є: "Къ вопросу о программ'є по Нравств. Богословію въ духовныхъ семинаріяхъ" ("Въра и Разумъ" 1902 г., № 7, стр. 380—381); «

же критичсскія замѣчанія высказываеть проф. Таркевь, по поводу системы другого нашего моралиста, слѣдующаго разсматриваемой точкѣ зрѣнія въ построеніи христіанскаго нравоученія. "Ничѣмъ нельзя оправдать",—говорить онъ,—"того метода нравственно-богословскаго ученія, при которомъ Нравственное Богословіе не только заимствуеть изъ Догматическаго, но и ограничиваеть все свое содержаніе лишь этимъ заимствованіемъ изъ Догматическаго Богословія. А это такъ и случилось",—по словамъ профессора,—"съ нравственно-богословской системой о І. Л. Янышева", гдѣ въ первомъ отдѣлѣ ея обсуждается имъ иравственность собственно христіанская съ точки зрѣнія именно описанія объективно-субъективнаго спасенія человѣка 1).

Безспорно, что Нравственное Богословіе, какъ ученіе о христіанской жизни (Іоан. 13, 34; Гал. 6, 2), должно отличаться и отличается догматическим характеромъ; потому что оно говоритъ о такой свободной жизни, которая оживотворяется върою, и всв его основныя положенія утверждаются на въроучении и излагаются подъ угломъ зрънія, принятымъ въ Догматикъ, какъ христіанскомъ ученій о впрт (Рим. 3, 27; 1 Кор. 9, 21). Тъмъ не менъе Нравственное Богословіе, при всемъ своемъ внутреннемъ близкомъ сродствъ съ Догматикой, въ силу котораго объ эти богословскія науки излагались долгое время какъ двъ части одного и того же, цъльнаго ученія христіанской религіи—de credendis et de agendis,—еще со времени реформатора Данэя или Данеуса († 1596 г.) начало обособляться въ отдёльную отъ Догматическаго Богословія систему, оставаясь, впрочемъ, родною сестрою послъдняго. И доселъ оно излагается и будетъ всегда излагаться отдёльно отъ Догматики, какъ самостоятельная богословская дисциплина, хотя и весьма близкая и родственная ей. Нравственное Богословіе, предполагая въроучительныя истины, на которыхъ оно утверждается, большею частію известными изъ Догматики, где оне излагаются подробно, -- собственнымъ своимъ предметомъ поставляетъ оправданіе человъка-гръщника и плодъ этого оправданія святую жизнь его, касаясь догматическихъ истинъ, лишь настолько, насколько онв способствують обоснованію, уяс-.

<sup>1)</sup> См. его "О. протопресвитеръ Янышевъ, какъ моралистъ". "Вогословскій Въстникъ" 1910 г., сентябрь, стр. 108."

ненію и раскрытію нравственныхъ истинъ, соединенныхъ съ ними 1). Нравственное Богословіе только выиграетъ и въ стройности своего изложенія, если богословы-моралисты будуть заниматься преимущественно изображеніемь собственно нравственной жизни человъка-христіанина, не позволяя себъ незаконнаго вторженія въ область Догматики. Въ виду всего сказаннаго, ученіе объ объективно-субъективномъ спасеніи человъка, полагаемое извъстными представителями Нравственнаго Богословія въ основу своихъ системъ, надобно разсматривать, по нашему мнѣнію, лишь какъ часть всей системы православнаго нравоученія, въ которой излагается ученіе о спасительной благодати Божіей, этого важивищаго догматическаго пункта въ нравственномъ ученіи о нашемъ спасеніи; въ этомъ именно пунктъ систематическаго Богословія, по справедливому замівчанію о. І. Л. Янышева, "нравоученіе совпадаеть съ віроученіемъ" 2).

Въ сужденіи о степени цэлесообразности разсматриваемой точки зрвнія на постановку Нравственнаго Богословія не случайно, повидимому, и то обстоятельство, что эта точка зрънія досель еще не получила (да едва ли и получить) надлежащаго осуществленія въ соотвітствующихъ системахъ христіанскаго нравоученія. Такъ, въ "Пути ко спасенію", занимающемъ центральное положение среди нравоучительныхъ трудовъ преосвящ. Өеофана, представлена вся исторія каждаго спасающагося христіанина, отъ начала зарожденія. христіанской жизни до конца, какъ онъ и самъ говоритъ объ этомъ въ письме къ одной изъ своихъ почитательницъ 3). Однако самое содержание христіанской жизни, въ исторіи . ея постепеннаго роста, намвчается здвсь лишь отчасти, какъ бы мимоходомъ, въ чертахъ самыхъ общихъ. При этомъ нравственная жизнь христіанина изображена тутъ безотносительно какъ къ окружающему его матеріальному міру, такъ и къ его ближнимъ, чего на самомъ дёлё или вовсе не бываеть, или если и бываеть, то только въ жизни пустынниковъ и отшельниковъ 4). Этотъ очевидный недоста-

<sup>1)</sup> См. нашъ "Опытъ", т. I, стр. 35—42.
3) Православно-христ. ученіе о правственности". Изд. 2. Спб.

<sup>,</sup> в) "Душеполезное Чтеніе" 1894 г., ч. 2, стр. 455.

<sup>4)</sup> Высокопреосвящ. Стефана, цитир. соч., стр. 259, ср. 74.

токъ "главной книги" своей преосвящ. Өеофанъ пытается въ другой книгѣ: "Начертаніе христіанскаго восполнить нравоученія", гдѣ, именно во второй части ея, "излагается самая жизнь христіанина, какъ ей слѣдуетъ быть, или предлагаются правила жизни христіанина, какъ христіанина, и какъ лица, находящагося иногда въ разныхъ состояніяхъ и положеніях г<sup>ч</sup> 1). Но, при изображеніи христіанской жизни, преосвященный авторъ *почему-то* оставляетъ принятую имъ въ "Пути ко спасенію" точку зрѣнія, излагая содержаніе этой жизни уже не въ последовательномъ ходе ея постепеннаго развитія, а въ форм'в ученія объ обязанностяхь 2). Подобное же недоумъние оставляеть въ читателъ и иравственно-богословская система о. І. Л. Янышева. Вторую часть своего труда, поставляющаго своею задачей изобразить развитіе естественной нравственной потребности въ христіанском в направлении, онъ, какъ мы знаемъ, посвящаетъ вопросу о процессъ объективно-субъективнаго спасенія человвка, или о постепенномъ возрастаніи его христіанской жизни<sup>2</sup>), придерживаясь въ этомъ случав известныхъ книгъ преосвящ. Өеофана и, такимъ путемъ, внося въ эту часть своей системы специфически-аскетическія сужденія. Въ третьей части своего труда о. Янышевъ предполагалъ дать ученіе о томъ, какъ христіанское настроеніе выражается во внъщиихъ формахъ христіанской жизни. Но намъченный имъ планъ системы остался не выполненъ. Въ объясненіе этого онъ пишетъ: "ученія же о томъ, какъ это (христіанское) настроеніе выражается въ формахъ внішней христіанской жизни, что должно было составить содержание третьей части,—перемъна моей службы и другія обстоятельства не дозволили мнъ докончить" 4). Однако проф. Тарпевъ, разумъя здъсь подъ "другими обстоятельствами" предполагаемую имъ "исключительную трудность" и даже "нераз-ръшимость" для о. Янышева вопроса о внъшнихъ формахъ христіанской жизни, при его взглядь на христіанскую

<sup>1)</sup> См. "Начертаніе". Москва, 1891 г., стр. 8, ср. 323, 474. 2) "Начертаніе", стр. 324—325. 3) "Православно-христіанское ученіе о нравственности". 269 - 280.

<sup>4)</sup> Цитир. соч., предисл., стр. XI: 🕒

нравственность, какъ на внутреннее настроеніе 1), не безъ основанія сомнівается въ правдоподобности этого объясненія. "Пегко ли согласиться съ тімъ", —говорить онъ, — "что талантливому автору, любившему свою тему, не выпало благопріятнаго времени для написанія 50—100 страницъ въ теченіе столь многихъ десятковъ лѣтъ?" 2). Да и высокопреосвящ. Стефанъ, раздъляющій взгляды проф. Гренкова по вопросу о систематизаціи христіанскаго нравоученія, въ изданной въ 1907 г. книгъ его: "Православно-христіанское нравственное ученіе, по сочиненіямъ Иннокентія, архіеп. Херсонскаго", которая является практическимъ осуществленіемъ прежде высказанныхъ имъ по этому вопросу теоретическихъ положеній и выводовъ, —не могь "исчерпать всего своего плана, во всвхъ его деталяхъ",-какъ онъ самъ заявляетъ въ предисловіи къ другому своему сочиненію, имфющему въ виду закончить обработку рекомендуемаго имъ плана нравоучительной системы 3). Не говоримъ уже о томъ, что, такъ сказать, піонеры разбираемой нами точки зрънія въ постановкѣ Нравственнаго Богословія—архим. Иннокентій Бори-совъ 4) (впослѣдствіи архіеп. Херсонскій) и особенно благопріятно относившійся къ нему проф. Гренков 5)—вовсе не дали намъ соотвытствующих образцовъ системы христіанскаго нравоученія в).

<sup>1)</sup> Въ предисловіи къ новому изданію своей системы самъ протопресв. І. Л. Янышевъ намекаетъ, повидимому, на эту извиняющую его трудность и даже неразрѣшимость, когда пишетъ: "Сущность нормально-нравственной жизни, ея на землѣ относительное совершенство и блаженство—во всякомъ случаѣ не во енъшнихъ обнаруженіяхъ, а въ 'одушевляющемъ ихъ внутрешемъ духовя́омъ строѣ. Достоинство выпишихъ формъ, чего бы онѣ ни касались, церковной ли жизни или формъ индивидуальнаго быта, общественнаго и государственнаго устройства, всегда и вездѣ условно" (стр. XI).

дарственнаго устройства, всегда и вездъ условно" (стр. XI).

2) Цитир. соч. "Богослов. Въстникъ" 1910 г., іюль—августъ, стр. 526.

<sup>&</sup>quot;) "Къ вопросу о системъ правосл. христ. нравоученія", стр. VI. 1 4) Полн. собр. соч. изд. Вольфа, 1877 г., т. X, стр. 186—189 и др.

<sup>5)</sup> См. его "Первонач. происх. науки о христ. нравоученіи и кратк. ея исторія". "Правосл. Собесѣдникъ" 1875 г. апръль, стр. 354.

<sup>6)</sup> Объ Инновентій же Борисовь, при этомъ, извъстно, что въ Кіев. дух. Академій онъ читаль свой лекцій по плану, заимствованному имъ у "протестанта Гейнарда"—изъ его "System der christlichen Moral" (1788—1815)—и не гармонирующему съ принятой имъточкой зрънія въ построеній нравоучительной системы. При несамо-

Но если, въ виду всего вышеизложеннаго, не представляется возможнымъ исходить въ систематическомъ изложеніи нравственныхъ истинъ ни изъ ученія о добродътели, ни изъ изображенія царства Божія, ни изъ описанія объективно-субъективнаго спасенія человіка, то остается поставить вопросъ о построеніи нравоучительной системы въ связь съ точкой зрънія большинства нашихъ моралистовъ, выходившихъ въ изложеніи христіанскаго нравоученія изъ идеи закона Божія и нравственных обязанностей. Правда, эта точка зрвнія въ постановкв Нравственнаго Богословія вызываетъ противъ себя сильныя нареканія со стороны нікоторыхъ другихъ нашихъ моралистовъ. Такъ, напр., проф. М. А. Олесницкій, самъ же написавшій изв'єстный (семинарскій) учебникъ съ точки зрвнія нравственнаго закона и его обязательности, -- въ своемъ трудъ: "Ивика, какъ наука" считаетъ эту именно точку зрвнія принадлежащей евреями и католикамъ, обличающей тъхъ, которые руководятся ею, не сыновъ (свободныхъ), а рабовъ, а потому въ настоящее время (и на основаніи новозавітной свободы, и на основаніи высокой ступени прогрессивнаго развитія, достигнутаго современнымъ поколвніемъ) отсталою, анахронизмомъ" 1). Подобнымъ образомъ и высокопреосвящ. Стефанъ усматриваетъ въ нашихъ системахъ, построенныхъ по плану, заимствованному у католическихъ моралистовъ, "несвойственность духу православія исходной ихъ точки зрвнія" 2). Онъ указываеть на то, что преобладаніе въ этихъ нашихъ учебникахъ, такъ называемаго, номистического направленія, которое коренится, собственно говоря, въ католическомъ ученіи объ оправданіи,

стоятельности общаго плана своей системы, Иннокентій въ нѣкоторыхъ мѣстахъ ея допускалъ и непріятно-ошибочныя сужденія, иногда смѣлыя и недостаточно обоснованныя, могущія даже повести неопытнаго читателя къ превратнымъ выводамъ. Потому-то можно думать, что у тогдашнихъ ревнителей чистоты христіанскаго ученія были даже дѣйствительныя основанія подозрительно относиться и къ "лекціямъ" разсматриваемаго нами богослова-моралиста (см. проф. А. А. Бронзова. "Нравственное Богословіе въ Россіи въ теченіе ХІХ вѣка". Спб. 1901 г., стр. 87, 94, 96. Ср. Архіеп. Чери. Филарета, "Обзоръ русск. дух. литературы", стр. 484).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. "Труды Кіевск. дух. Академін" 1879 г., т. ІІ, стр. 137—138. <sup>2</sup>) См. сго "Къ вопросу о системъ правосл. христ. нравоученія",

<sup>2)</sup> См. его "Къ вопросу о системъ правосл. христ. нравоученія" стр. 21.

внесло въ интереснийшую изъ богословскихъ наукъ страніную сухость и схоластическую безжизненность. "Какъ ни улучшались учебники по Нравственному Богословію за последнее время",—прибавляеть высокопреосвященный авторъ,— "но лежащая въ основаніи ихъ схоластическая программа все же убивала въ нихъ живой духъ, почему они и учащимъ и учащимся кажутся скучными". Нравоучительная система прот. Солярскаго, составленная, какъ извъстно, подъ вліяніемъ католическихъ образцовъ, характеризуется у высо-копреосвящ. Стефана, какъ країній предёлъ въ развитіи схоластическаго принципа, съ его казуистической изобрътательностью всякаго рода дробленій, крайней прозаичностію и сухостью. "Деленія, пункты и подпункты, и вместе съ твмъ сухость и безжизненность изложенія, вотъ наследіе западной схоластики!" — восклицаеть онъ, имвя въ виду учебники, подобные системъ о. Солярскаго 1). Итакъ, несвойственность самому духу православія исходной номистической точки зрѣнія такихъ нашихъ системъ и тѣсно связанная съ этимъ схоластическая дробность, сухость и безжизненность ихъ изложенія— воть основанія для возраженія противъ построенія православнаго нравоученія по плану ученія о нравственномъ долгъ и обязанностяхъ.

Но, въдь, самъ же высокопр. Стефанъ справедливо замвчаеть, что "наши нравоучительныя системы въ значительной мёрё избёгли всёхь этихъ недостатковъ западныхъ образцовъ. Наша православная догматическая основа нравственнаго ученія, совершенно чуждая католической юридической точкъ зрънія, не давала возможности усвоить недостатки западныхъ образцовъ вполнъ, по крайней мъръ, со стороны содержанія, которое оставалось по основной идеѣ и по ея раскрытію всегда православнымъ. Недостатки на-

шихъ нравственныхъ системъ скорве касаются внвшняго по-строенія и метода изложенія исключительно дедуктивнаго" 2). И твит болве наши нравоучительныя системы могли избъжать и въ значительной степени избъжали важнвищаго, по крайней мърв, изъ указанныхъ недостатковъ католиче-

<sup>&#</sup>x27;) См. его статью: "Къ вопросу о программ по Нравств. Богосл. въ дух. Семинаріяхъ". "Въра и Разумъ" 1902 г., № 7, стр. 376. Ср. цитир. соч., стр. 246—248, 18.

2) "Къ вопросу о системъ правосл. христ. нравоученія", стр. 248.

скихъ системъ, что, по совершенно върному же замъчанію высокопр. Стефана, "понятіе долга и обязанности несомивнно присуще Христову ученію. Ибо последнее сколько есть благодатный призывъ, столько же обязательное повеленіе, требованіе долга, налагающее на людей отвътственность какъ за непринятіе Христова ученія, такъ и за неисполненіе его въ жизни" 1). Мало того. Не только откровенный нравственный законъ Христа<sup>2</sup>), но-добавимъ отъ себя-и естественный правственный закопъ, основание котораго заключается въ премудрой и всеблагой воли Вомсіей 3), имжетъ для насъ обязательную силу, являющуюся въ формъ требованій высшаго авторитета, высшей власти (Рим. 13, 1-2). "Богъ",—говоритъ *св. Іоанн* Златоусту,—"даровалъ людямъ законъ, естественный и писанный, какъ божественнаго пъстуна, чтобы воспитываемые имъ они исполняли волю Законодателя" 4). Нравственный законъ признается нами обязательнымъ не только для людей, но и для всёхъ духовноразумныхъ существъ, даже для Самого Богочеловъка, обладавщаго сознаніемъ внутренней необходимости этого закона и неотделимымь отъ такого сознанія чувством долга. "Мнё должено дёлать дёла Пославшаго Меня, пока есть день" (Іоан. 9, 4). "Мнъ долокно быть въ томъ, что принадлежитъ Отцу Моему" (Лук. 2, 49).

Правда, І. Христосъ, озабоченный установленіемъ истиннаго отношенія между закономъ и свободной дѣятельностію человѣка, освобождалъ человѣческую личность отъ множества такихъ чисто внѣшнихъ повелѣній и предписаній, ограничивающихъ свободу, какъ произвольный, измышленный фарисеями законъ о субботнемъ покоѣ, заявляя, что "суббота для человѣка, а не человѣкъ для субботы" (Мрк. 2, 27). Но это Онъ дѣлалъ и такъ училъ, въ противовѣсъ формально-одностороннему пониманію нравственнаго долга іудейскими книжниками, вопреки евангельской свободѣ не обращавщими должнаго вниманія на необходимый моментъ индивидуальности при исполненіи этого долга каждою нравственною личностію. Игнорировать въ этомъ случаѣ индиственною личностію. Игнорировать въ этомъ случаѣ инди-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. св. Василія Великаю, твор. ч. V. Серг. Пос. 1892 г., стр. 42—43; св. Григорія Вогослова, твор. ч. IV. М. 1844 г., стр. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. нашъ "Опытъ", т. I, стр. 111.

<sup>4)</sup> Творенія, т. VIII, кн. 2, 1902 г., стр. 646.

видуальныя особенности человвческой личности возможно только при обыденномъ, ходячемъ представленіи о нравственномъ долгъ, какъ о чемъ-то внышнемъ по отпошенію къ человъку, противостоящемъ его внутреннимъ естественнымъ расположеніямъ. Между тёмъ долгъ и высшія склонности человъческой природы нельзя противополагать другъ другу, такъ какъ первый совпадаетъ съ последними. Сознаніе нравственнаго долга есть сознаніе своего истиннаго "я", самораскрытіе идеальных войствь челов вческаго духа. Значить, следовать долгу и следовать своей нравственноразумной природъ-понятія тождественныя 1). Соединяя во едино требованія нравственнаго долга съ натуральными склонностями, человъкъ начинаетъ слъдовать добру даже съ особенною пріятностію. Вотъ какъ изображаетъ св. пророкъ нравственное удовольствіе челов вка, полученное имъ оть заповёдей Божіихъ: "блаженъ человёкъ, котораго вразумляешь Ты, Господи, и наставляешь законом Твоимъ"; "законъ устъ Твоихъ для меня лучше тысячъ золо-та и серебра"; "если бы не законъ Твой былъ утвинениемъ моимъ, погибъ бы я въ бъдствіи моемъ"... "Какъ люблю я законъ Твой! Весь день размышляю о немъ"... "Какъ сладки гортани моей слова Твои! Лучше меда устамъ моимъ"..., "Откровенія Твои... веселіе сердца моего" (Пс. 93, 12; 118, 72, 92, 97, 103, 111). Для такого человъка "иго" закона Христова становится "благимъ" и "бремя" его дълается "легкимъ" (Ме. 11, 30. Ср. 1 Іоан. 5, 3). Потому-то Самъ Богочеловъкъ. въ дъланіи добра находилъ Свою пищу" (Іоан. 4, 34). Потому-же, призывая Своихъ последователей къ высокимъ подвигамъ добра, Онъ, конечно, не напрасно называлъ ихъ блаженными, если они подъемлють на себъ эти подвиги (Мв. 5, 3—12). Индивидуальный моменть при исполненіи нравственнаго долга имълъ въ виду и ап. Павелъ, когда сказаль о "праведникъ", что ему "законъ не лежитъ" (1 Тим. 1, 9), т. е. что для него нъть закона положительнаго, какъ чего-то отличнаго отъ его внутренняго святого настроенія и обязательнаго по одному внъшнему авторитету; онъ поступаетъ такъ, какъ бы никто ни къ чему не обязывалъ его,. и живеть по закону Божію, какъ по своему естественному закону духовной жизни. Въ виду же тъхъ, кто въ этомъ.

<sup>1)</sup> См. нашъ "Опытъ", т. I, стр. 240.

случав не обращали надлежащаго вниманія на индивидуальныя особенности каждой личности, апостоль училь върующихъ: "вы не подъ закономъ, но подъ благодатію" (Рим. 6, 14); "если вы духомъ водитесь, то вы не подъ закономъ" (Гал. 5, 18). Такъ какъ евангельскій нравственный законъ совпадаетъ, такимъ образомъ, съ собственными внутренними стремленіями возрожденной воли человіка, то ап. Іаковъ и называеть его "закономъ свободы" (Іак. 1, 25). Прекрасно разсуждаетъ объ индивидуальномъ характеръ исполненія нравственнаго долга св. Іоаннъ Златоустъ. Изъясняя слова ап. Павла: "въмы же, яко добръ законъ есть, аще кто его законнъ творитъ" (1 Тим. 1, 8), онъ говоритъ: "можно исполнять законъ, какъ слёдуеть, шменно, когда ты будешь соблюдать его от избытка добраго расположенія...Подобно тому, какъ говорять, конь надлежащимъ образомъ употребляетъ удила, когда онъ не прыгаетъ и не кусаетъ, а просто носить ихъ, какъ украшеніе, такъ и законъ исполняеть надлежащимъ образомъ тотъ, кто цъломудренно живетъ не вследствіе необходимости отъ буквы закона" 1).

Но настаивая на обязательномъ правѣ индивидуальности при исполнении нравственнаго закона, въ противоположность внъшне-формальному отношению къ закону, какое къ послъднему имъло ветхозавътное фарисейство, христіанское учение не распространяетъ этого права на самое существо закона. Ибо въ своемъ существъ нравственный законъ всеобщъ, неизмъненъ, не знаетъ никакихъ исключеній, обязателенъ для всёхъ людей и всёхъ положеній. Когда Спаситель училь, что, "суббота для человъка, а не человъкь для субботы", то это, конечно, безусловно справедливо относительно субботняго закона и другихъ ему подобныхъ. Касательно же въчнаго закона Божія одинаково справедливо можно бы сказать, что и человъкъ созданъ для или ради закона, т. е. ради Бога, Который ищеть любви и послушанія оть человъка. Этоть законь, по словамъ ап. Павла "свять" и заповъди его "святы, и праведны, и благи" (Рим. 7, 12), а, слъдовательно, обязательны для нашей свободы; во имя его, между прочимъ "власти надобно (άνάγκη), повиноваться не только изъ страха, но и по совъсти" (Рим. 13, 5). Вотъ

<sup>1)</sup> Творенія, т. XI, кн. 2. Спб. 1905 г., стр. 630. Ср. т. V, кн. 1. Спб. 1899 г., стр. 311—312.

почему св. Іоаннъ Златоустъ выражается о законъ такимъ образомъ: "законъ не только свътильникъ, но и свътъ, и жизнь" 1); "законъ вѣнецъ и совокупность благъ" 2).

Какъ видимъ, понятіе о законъ Божіемъ и его обязательности, какъ "несомивино присущее Христову ученію", есть понятіе совершенно православное, и потому едва ли можно усматривать въ нравоучительныхъ системахъ, исходящихъ изъ точки зрвнія нравственнаго долга и обязанностей, "несвойственность духу православія исходной ихъ точки врвнія". "Законъ", —по словамъ св. Іоанна Златоуста, "не противоръчитъ Христу, да и какъ это можетъ быть, когда онъ данъ Имъ и къ Нему руководитъ насъ?" 3).

Потому же самому мы не можемъ согласиться и съ тъмъ положеніемъ, что разбираемая точка зрънія въ построеніи системы христіанскаго нравоученія, какъ "принадлежащая" будто бы однимъ "евреямъ и католикамъ", "обличаетъ твхъ, которые руководятся ею, не сыновъ (свободныхъ), а рабовъ". Согласиться съ этимъ положеніемъ, понашему мивнію, значить стать на точку зрвнія протестантовъ-антиномистовъ, которые учатъ, что съ той минуты, когда совершилось искупленіе человіка, освободившее его отъ всякаго духовнаго рабства, съ этой минуты искупленный человъкъ совершенно изъять изъ-подъ опеки закона, подъ которою неизбъжно было сознаніе и чувство рабства, и уже не имъетъ никакого отношенія къ закону 4). Но, очевидно, законъ разсматривается здёсь только съ той стороны, съ которой онъ являлся для ветхозавётныхъ вёрующихъ "рабскимъ игомъ" (Гал. 5, 1), не позволявшимъ имъ безпрепятственно ходить по влеченіямъ грѣхолюбиваго сердца. своего и подчинявшимъ ихъ действія строгимъ повеленіямъ и запрещеніямъ Божіимъ (Исх. 20, 5; Втор. гл. 28; Ср. Гал. 3, 10),—но не обращается вниманіе на ту его сторону, съ которой онъ, какъ законъ мобви (Мв. 22, 36—40; Мрк. 8, 34; Іоан. 15, 13; Рим. 13, 10; Гал. 5, 14 и др.), служить духовными узами, соединяющими новозавътныхъ върующихъ съ Богомъ, какъ съ Отцомъ ихъ небеснымъ. Разсматриваемый

<sup>1)</sup> Творенія, т. IV, кн. 2. Спб. 1898 г., стр. 772.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 778. <sup>3)</sup> Творенія, т. І, кн. 2. Спб. 1895 г., стр. 654.

<sup>4)</sup> См. нашъ "Опытъ", т. I, стр. 300."

же съ этой послѣдней стороны, законъ преисполненъ не ветхозавѣтнымъ духомъ рабства и страха, а рѣшительно отличнымъ отъ него духомъ избранія и усыновленія Богу (Рим. 8, 15), полученнымъ людьми чрезъ воплотившагося Сына Божія, принесшаго Себя въ жертву Богу для освобожденія ихъ отъ всякаго духовнаго рабства (2 Кор. 5, 12—2; Гал. 4, 1—7), "Видишь ли, какою кротостію и попечительностію исполненъ Законъ Христовъ",—замѣчаетъ св. Іоаннъ Златоустъ по поводу евангельскаго изреченія (Ме. 5, 27—28),—"и какое великое оказывается человѣколюбіе въ мнимой сго строгости?" 1).

Что же касается *витиин чго* изложенія и построенія нашихъ нравоучительныхъ системъ, написанныхъ съ разбираемой точки зрвнія, при которомъ ограничиваются схоластическимъ обозрѣніемъ даже мельчайшихъ обязанностей христіанина, въ результатъ чего получаются обычныя дробности и подраздвленія, обыкновенно быстро же забывающіяся, то наличность этихъ недостатковъ, общихъ въ нашихъ системахъ съ западными, надобно признать, по крайней мъръ, за большинствомъ ихъ, согласно указанію высокопреосвящ. Стефана и другихъ авторитетныхъ нашихъ моралистовъ. Въ виду этихъ неудобствъ, т. е. этого безконечнаго раздробленія откровеннаго нравственнаго закона на множество разныхъ обязанностей, при которомъ трудно даже удержать ихъ постоянно въ памяти, а также въ виду несогласія такой дробной регламентаціи нравственной жизни съ достоинствомъ христіанина, необходимо, конечно, всячески избъгать подобныхъ недостатковъ нашихъ системъ православнаго нравоученія. Однако эти недочеты, какъ очевидно, относятся не къ самому существу нравственнаго закона, положеннаго въ основание системъ; а къ внишними формамъ, къ мето $\partial y$ изложенія (исключительно дедуктивному) вытекающихъ изъ этого закона обязанностей. Но, въдь, и всякое самое лучшее дъло можетъ быть искажено при неудовлетворительномъ его выполненіи. Зачэмъ же отъ неудовлетворительнаго выполненія діла переносить невыгодныя заключенія къ самому дълу? Зачъмъ въ виду лишь означенныхъ, чисто внъщняго характера, недостатковъ считать разсматриваемую нами точку

<sup>1)</sup> Творенія, т. VII, кн. 1. Спб. 1901 г., стр. 195. Ср. Творенія св. Василія Великаїо, ч. II. М. 1891 г., стр. 39—41.

зрвнія въ постановкв Нравственнаго Богословія совершенно "отсталою, анахроннямомъ" и осуждать ее на рвшительное изгнаніе? ІІ это твмъ болве—странно, что всегда, ввдь, можно легко устранить или, по крайней мврв, значительно ослабить отмвченные внюшніе недостатки, если слвдовать въ распредвленіи правственно-богословскаго матеріала не букви, а духу требованій "нормальной программы" по Нравственному Богословію, ихъ внутреннему смыслу, избъгая, по возможности, безконечныхъ двленій и подраздвленій, свойственныхъ многимъ нашимъ системамъ и ихъ западнымъ образцамъ. Прекрасные результаты подобнаго отношенія къ двлу въ особенности можно видвть, по отзыву проф. А. А. Бронзова 1), отчасти же и высокопреосвящ. Стефана 2), въ семинарскомъ учебникв проф. М. А. Олесницкаго, а еще болве въ извъстныхъ очеркахъ по Нравственному Богословію современнаго намъ, безспорно, талантливаго моралиста, Павла Левитова.

Не претендуя въ своемъ "Опытъ", въ виду вышеизложеннаго, на самостоятельность и оригинальность въ созданіи "новаго" плана Нравственнаго Богословія, мы обратили вниманіе на нъчто другое—на нъкоторые другіе дъйствительные дефекты въ существующихъ у насъ системахъ христіанскаго нравсученія. Каковы же эти дефекты?

Въ нашъ вѣкъ, по современнымъ условіямъ жизни и науки, въ области Богословія все болѣе и болѣе заявляєтъ о себѣ потребность научной защиты христіанской истины, къ какимъ бы отраслямъ богословскаго знанія эта послѣдняя ни относилась. Въ такой защитѣ по нынѣшнимъ запросамъ знанія и жизни (по какимъ именно—будетъ указано въ своемъ мѣстѣ) нуждается, въ частности, и нравственная христіанская истина. Вотъ почему въ области Нравственнаго Богословія апологетическія изслѣдованія вызываютъ въ настоящее время особенный интересъ. Въ монографической правственно-богословской литературѣ по апологіи христіанскаго нравоученія сдѣлано уже довольно много и хорошо. Желательно, чтобы на апологетическій элементъ, въ виду его важнаго значенія въ наше время, обращено было серьезное вниманіе и въ

<sup>1) &</sup>quot;Нравственное Богословіе въ Россіи въ теченіе XIX стол'єтія". Спб. 1901 г., стр. 243, 266—267.

<sup>2) &</sup>quot;Задача, содержаніе и планъ системы православно-христ. нравоученія". Симбирскъ, 1894 г., стр. 12—13.

самыхъ нравоучительныхъ системахъ, какъ уже обращено такое вниманіе въ системахъ Догматики. А между тѣмъ онъ выдвинутъ здѣсь слишкомъ ничтожно (чтобъ не сказать болѣе): одного положительнаго раскрытія тѣхъ или другихъ нравственныхъ истинъ далеко недостаточно, какъ бы это раскрытіе ни было само по себѣ обстоятельно.. Это-то соображеніе заставило придать нашему "Опыту Нравственнаго православнаго Богословія" апологетическій характеръ, что мы и отмѣтили въ самомъ заглавіи своего труда. При этомъ нашему "Опыту" (особенно это нужно сказать о второй и третьей частяхъ его) мы вообще старались дать такую постановку, что, хотя посвятили его раскрытію положительнаго православнаго нравоученія, но попутно не опускали изъ виду и своей апологетической задачи.

Доселъ въ нашихъ системахъ Нравственнаго Богословія, за исключеніемъ системы преосвящ. Өеофана, всецьло проникнутой библейско-отеческими духоми, не обращалось должнаго вниманія на выясненіе христіанскаго ученія о нравственности данными изъ святоотеческихъ твореній, имфющихъ нравоучительный характеръ. Правда, въ большомъ количествъ имъются выдержки изъ твореній св. отцевъ и учителей Церкви въ "Запискахъ по Нравственному православному Богословію" прот. Солярскаго; но, къ сожалѣнію, приведенныя здёсь выдержки обыкновенно отрывочны, а главное-не всегда умъстны, если читать ихъ въ контексъ рвчи того или иного церковнаго писателя. Даже авторитетнъйшій нашъ богословъ-моралисть о. Янышевъ, къ сожалънію, долженъ былъ оставить въ своей системъ безъ надлежащаго вниманія "общирное поле" святоотеческой письменности за его "невоздъланностью наукою", пользуясь Священнымъ Преданіемъ, лишь насколько оно выражено въ символическихъ книгахъ православной Церкви 1). По той же самой, въроятно, причинъ, вполнъ, конечно, уважительной, осталось безъ осуществленія и объщаніе нашего покойнаго учителя, М. А. Олесницкаго—дать "третій опыть (многотомный)" изъ области Нравственнаго Богословія, въ которомъ "должно быть обстоятельнъйшимъ образомъ разсмотрьно и изложено ученіе отцевъ и учителей церкви о нравствен-

<sup>1) &</sup>quot;Православно-христ. ученіе о нравственности". Спб. 1906 г. Изд. 2, стр. 21.

ности" 1). Въ настоящее время, съ изданіемъ въ русскомъ переводъ большей чисти святоотеческихъ твореній нравоучительного характера и съ большимъ сравнительно изученіемъ ихъ, эта сторона дъла значительно облегчена, и потому мы имъли возможность ввести въ нашъ "Опытъ" (преимущественно опять таки во вторую и третью части его) святоотеческій элементь въ гораздо большей мірь, чімь было въ предшествующихъ системахъ нравоученія.

Относительная сухость и безжизненность нашихъ моральныхъ системъ обусловливается, между прочимъ, бюдностью их внутренняго содержанія, на которую жаловался еще профессоръ М. А. Олесницкій 2), и которая, въ свою очередь, объясняется твиъ, что онв чаще всего наполнялись матеріаломъ, взятымъ изъ вторыхъ рукъ, за неизвъстностью ихъ составителямъ многаго изъ существующаго даже на русскомъ языкъ. А между тъмъ уже большой трудъ проф. А. А. Бронзова: "Нравственное Богословіе въ Россіи" ясно показываеть, въ какой степени и наша отечественная богословская литература представляеть достаточный матеріаль для составленія системы Нравственнаго православнаго Богословія, лишь бы была добрая охота къ изучению и сведению этого матеріала.

Но мы, при составленіи своего "Опыта", кром'в русской обильной литературы, въ значительной мфрф пользовались и иностранною. Изъ протестантских в нравственно-богословскихъ системъ важнъйшимъ пособіемъ служило для насъ изданное въ переводъ проф. А. П. Лопухина, "Христіанское ученіе о нравственности еп. датскаго Г. Мартенсена (т. І—ІІ. Спб. 1890 г.), — "знаменитаго западнаго богослова, благодаря своему безпристрастію, близко подходящаго къ православію" в). Изъ римско-католических системъ мы въ

<sup>1) &</sup>quot;Изъ системы христіанскаго нравоученія". Кіевъ, 1896 г., приложение 1. стр. 473.

<sup>2) &</sup>quot;Исторія нравственности и нравств. ученій", ч. І, стр. 110.

<sup>3)</sup> См. о немъ: "Церк. Въстникъ" 1889 г., № 45; проф. А. И. Лопухина, предисловіе къ переводу, стр. VI—IX; высокопреосвящ. Стефана, "Задача, содержаніе и планъ системы прав.-христ. нравоученія", стр. 13—15 и др.—Н. Егоровъ обнаруживаетъ нъкоторое пристрастіе въ своемъ, не всегда благопріятномъ, отзывѣ объ этомъ иностранномъ моралистѣ (см. его "Христ. ученіе по Мартенсену сравнительно съ христіанскимъ нравоученіемъ по епископу Өеофану". "Правосл. Собесъдникъ" 1900 г., февраль.

подлежащихъ случаяхъ руководствовались, главнымъ образомъ, сочиненіемъ выдающагося современнаго моралиста на Запад's, Viktor'a Cathrein'a: "Die katholische Weltanschauung in ihren Grundlinien mit besonderer Berücksichtigung der Moral. Ein apologetischer Wegweister in den grossen Lebensfragen für alle Gebildete". Zweite, bedeutend vermehrte Auflage". Freiburg im Breisgau, 1909 1). Кромъ этихъ системъ, въ нашемъ распоряжении были еще следующия системы западныхъ богослововъ-моралистовъ послюдняго времени: Anton'a Koch'a, "Lehrbuch der Moraltheologie". Freib. im Breisg., 1907; Ludwig'a Lemme, "Christliche Ethik", Bd. I—II. Berlin, 1905; Julius'u Köstlin, "Christliche Ethik". Berlin, 1899; Robert'a Kübel, "Christliche Ethik.", Thl. I--II. München, 1896, и др. Сабо собою разумъется, что, кромъ этихъ и др. раннийшихъ западныхъ системъ морали 2), такъ или иначе повторяющихъ другъ друга, мы не должны были оставить безъ вниманія и нъкоторыхъ по крайней мъръ иностранныхъ монографій по тъмъ или другимъ отольным вопросамъ христіанской этики, иногда приближающихся по своему объему къ системамъ.

При пользованіи различными источниками и пособіями, мы обычно цитировали ихъ, съ возможною точностію, въ подстрочномъ примъчаніи; а иногда въ концѣ той или другой главы, въ подстрочномъ же примѣчаніи, указывали и остальную, извѣстную намъ, литературу даннаго вопроса. При этомъ считаемъ долгомъ совѣсти заявить, что мы не смотрѣли на свои цитаты, какъ на укращеніе своей книги. Кто не знаетъ, какъ мучительны, такъ называемыя, глухія ссылки, если читатель не знакомъ съ подлинными сочиненіями,—кто не

<sup>1)</sup> Въ первомъ своемъ изданіи этотъ трудъ Катрейна носиль заглавіе: "Die katholische Moral in ihren Voraussetzungen und ihren Grundlinien". Freib. im Breisg. 1907.—Этому же автору многихъ серьезныхъ работъ въ области Богословія и философіи принадлежитъ и солидное сочиненіе: "Moralphilosophie". Freib. im Breisg. 1899, Bd. I—II.—Катрейнъ, какъ писатель, умѣетъ говорить даже о предметахъ философскихъ замѣчательно просто и общедоступно, въ то же время рѣчь его отличается замѣчательной стройностью, аргументація— неотразимой силой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ родъ, напр., Chr. Palmer'a, "Die MoraI des Christenthums". Stuttgart, 1864; Rich. Rothe, "Theologische Ethik", Band I—V. Wittenberg, 1869—1871 и др.

знаеть, насколько важно читателю самому разобраться въ обсуждаемыхъ предметахъ, опереться на твердую почву въ своихъ выводахъ?

Предлагаемый "Опыть Нравственнаго православнаго Богословія въ апологетическомъ освъщеніи" мы предположили издать въ трехь томахъ, совпадающихъ, по своему содержанію, съ тремя же его частями. Впрочемъ, въ составъ первого тома, кромъ первой части нашего "Опыта", входятъ еще введеніе и предисловіе. Первый томъ—общій или основоположительный; ученіе о личной или индивидуальной нравственности должно будетъ составить содержаніе второго тома; ученіе о нравственности общественной—третьяго и послъдняго.

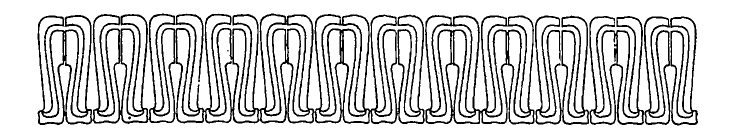
Настоящій томъ, по чувству глубокой благодарности, посвящается нами Императорской Кіевской Духовной Академіи, давшей намъ высшее богословское образованіе.

Въ заключеніе позволимъ себѣ выразить чувства искренней признательности нашему извѣстному моральному библіографу и спеціалисту своего дѣла—проф. А. А. Бронзову, изъ личной пріязни его къ намъ, хотя и по нашей просьбѣ къ нему, снабдившему насъ въ свое время цѣнными библіографическими указаніями въ области иностранной нравственно-богословской литературы.

Пр. Н. Стеллецкій.

12 Января 1914 г.





## Ученіе св. Апостола Павла о молитвъ.

Религіозная жизнь является одной изъ наиболье интимныхъ сторонъ человьческой души, почти недоступныхъ внышнему изслыдователю. Посему и изслыдованіе молитвенной жизни, въ которой проявляется религіозная настроенность человыка, встрычаеть немалыя препятствія и затрудненія. То же самое можно сказать и о молитвенной жизни св. Апостола Павла. На основаніи отдыльныхъ черть и штриховъ, набросанныхъ въ посланіяхъ этого великаго "Апостола языковъ", намъ надо представить картину его молитвенной жизни,—его молитвенныхъ переживаній и вмысты съ тымъ выяснить его ученіе о молитвы.

Христіанская молитвенная жизнь Ап. Павла получила свое начало послъ бывшаго ему при Дамаскъ явленія или откровенія Іисуса Христа. Это чрезвычайное событіе рэшило всю дальнъйшую судьбу первоверховнаго Апостола-тогда еще фарисея Савла. Объ этомъ откровеніи Ап. Павелъ говорить следующее: "Богъ, избравшій меня отъ утробы матери моей, и призвавшій благодатію Своею, благоволиль открыть во мив Сына Своего, чтобы я благовествоваль его язычникамъ" (Галат. 1, 15, 16). Явленіе Господа сообщило Савлу увъренность въ томъ, что Тотъ, Кого онъ считалъ простымъ смертнымъ-человъкомъ, есть объщанный Мессія, пострадавшій отъ руки непризнавшихъ Его іудеевъ; Савлъ теперь убъдился, что Іисусъ не остался мертвымъ, но-живъ и сидить одесную Бога Отца (Рим. 8, 34), какъ превознесенный Сынъ Божій. Вотъ почему и произошла въ немъ ръшительная перемъна. "Предъ Дамаскомъ, говоритъ проф. Глубоковскій, быль разбить и уничтожень свирёный зилоть іудейскихъ преданій, но среди этого крушенія воскресъ великій пропов'ядникъ Евангелія благодати" і). Яростный гонитель Церкви Христовой, Савлъ подъ д'яйствіемъ благодати Божіей превращается въ самаго ревностнаго пропов'ядника христіанства. Откровеніе при Дамаск'я изм'янило всю его внутреннюю жизнь; съ этого времени основой ея служить личное отношение его къ явившемуся Господу. Это событие оказало сильное вліяние на религіозное міросозерцаніе будущаго Апостола, а также измінило, въ частности, и молитвенную жизнь. "Для него небо и земля, про-шедшее и будущее, собственный міръ и весь великій міръ Божій—стали другими" 2) послѣ смерти, воскресснія и воз-несенія Інсуса Христа, въ Котораго онъ увѣроваль благо-даря откровенію при Дамаскѣ. Личность Інсуса Христа съ этого момента заняла въ его міросозерцаніи центральное мвсто.

Та громадная перемъна, которая произошла въ Савлъ, прекрасно характеризуется въ словахъ, сказанныхъ о немъ Богомъ къ Ананіи: "Онъ теперь молится" (Дѣян. ІХ, 11). Эти слова, по мнѣнію Chadwick'а показываютъ, что измѣнилось все міросозерцаніе Апостола 3). {Пельзя допустить, чтобы Ап. Павелъ до этого времени не умълъ молиться; онъ, какъ и всякій благочестивый іудей, молился три раза въ день. Нельзя также думать, что его молитвы до обращенія имъли исключительно формальный характеръ, потому что онъ быль благочестивымъ и набожнымъ и въ іудействъ 4). "Павла также и до его обращенія въ христіанство мы должны представлять себъ, какъ особенно благочестиваго человъка, который не довольствовался только произнесеніемъ пред-писанныхъ ежедневныхъ молитвъ, но своимъ праведнымъ (ehrlichen) сердцемъ пребывалъ въ общеніи съ Богомъ" б). Несомнѣнно, что многія черты христіанской молитвы Ап. Павла получили свое начало въ его іудейской жизни. Но открове-

<sup>1)</sup> Благов'єстіе св. Ап. Павла по его происхожденію и существу. Книга 1-я СПБ. 1905 г. страница І-я.

<sup>2)</sup> Goltz. Das Gebet in der ältesten Christenheit. Eine geschichtliche

Untersuchung. Leipzig. 1901. Seite 83.

3) Chadwick. The pastoral teaching of St. Paul his ministerial ideals Edinbourg. 1907. р. 272.

4) Самъ онъ называетъ себя "непороннымъ по правдъ законной" (Папри 9 в)

ніе при Дамаскъ поставило Апостола въ личныя жизненныя отношенія и тъсную связь со Христомъ; въ его сознаніи теперь на первый планъ выступила Личность Інсуса Христа и совершенное Имъ дъло спасенія людей. Вслъдствіе этого молитвенная жизнь Апостола пріобръла богатое и широкое содержаніе. Духъ Апостола, войдя въ непосредственное и близкое соприкосновеніе съ Інсусомъ Христомъ и вкусивъ сладость этого единенія, остался навсегда покорнымъ Господу и сталъ чувствовать необходимость постояннаго общенія съ Нимъ, какъ Источникомъ новой жизни и силы.

Изследуя ученіе Ап. Павла о молитве, мы выяснимъ прежде всего его понятіе о ней. По обычному опредъленію, молитва есть "беседа съ Богомъ, возношение ума и сердца къ Богу". Въ молитвъ выражается настроение человъка, върующаго въ Бога, надъющагося на Него и любящаго Его. Въ обыденной жизни средствомъ нашего общенія съ другими людьми является слово. Посредствомъ слова мы открываемъ предъ другими людьми свой внутренній міръ, свои мысли, чувства и желанія. Подобно этому и въ молитвъ ограниченный человъческій духъ вступаеть въ таинственное и животворное общенее съ безконечнымъ Духомъ. Живя въ обществъ другихъ людей, человъкъ не можетъ обойтись безъ бесъды и разговоровъ съ ними; такъ "не въ состояніи обойтись безъ бесъды съ Богомъ и человъкъ, не могущій мыслить себя внв отношеній къ Богу, какъ во всемъ и всецёло отъ Него зависимый" 1). Апостолъ Павелъ такъ и понималъ молитву. По его ученію, молитва является бесёдой съ Богомъ. Самъ онъ разсказываетъ о себъ слъдующее: "когда я возвратился въ Герусалимъ и молился въ храмъ; пришелъ я въ изступленіе и увидёлъ Его, и Онъ сказалъ мнъ... (Дъян. XXII, 17, 18). Здъсь молитва изображается какъ разговоръ съ Богомъ. То-же заключение слъдуетъ изъ 2 посланія къ Коринеянамъ: "Господь сказалъ мнъ"... (XII, 9). Такимъ образомъ, въ пониманій Апостола Павла, молитва является непосредственнымъ обращеніемъ души человъка къ Богу; въ ней происходить твсное единение человъка съ Богомъ. Но помимо этого взгляда на молитву у Апостола

<sup>&#</sup>x27;) Проф. Бронзовъ Сущность христіанскаго пониманія молитвы и обътовъ. Христіан. Чтеніе 1899 г. Ч. 1. стр. 5.

Павла мы находимъ и другую—болъе широкую точку зрънія. Онъ понимаетъ молитву не только какъ опредъленный религіозно-нравственный актъ, въ которомъ выражается общеніе человъка съ Богомъ, пріуроченное къ извъстному времени и мъсту, по говоритъ о молитвъ и въ болъе широкомъ смыслъ—какъ извъстномъ религіозно-нравственномъ настроеніи человъка: "непрестанно молитесь" (1 Фес. 5, 17); "молитесь во всякое время духомъ" (Ефес. 6, 18) и друг. мъста 1). Словомъ, Ап. Павелъ понимаетъ молитву въ узкомъ и широкомъ смыслъ.

Если молитва есть собеседование съ Богомъ, то съ молитвеннымъ настроеніемъ должно соединиться сознаніе присутствія Божія. Въ молитвъ человъкъ поставляеть себя предъ Богомъ и сознастъ, что Богъ виимаетъ голосу его сердца. Указаніе на такое переживаніе или ощущеніе присутствія Божія можно видёть въ следующихъ словахъ Апостола: "всегда благодаримъ Бога за всъхъ васъ, воспоминая о васъ въ молитвахъ нашихъ... предъ Богомъ и Отцемъ нашимъ (ἔπροσθεν τοὺ θεοῦ καὶ πατρός ἡμῶν) 1 Θес. 1, 2, 3. Отсюда видно, что Апостолъ во время молитвы представляеть себя въ присутствіи Бога, предъ Которымъ онъ и ходатайствуетъ о христіанахъ, воспоминая о нихъ. Другія мъста посланій, которыя им'вють отношение къ нашему вопросу, суть сл'вдующія: ἡ δέησις πρὸς τὸν θεόν (Рим. 10, 1); παρακαλῶ δὲ ὑμᾶς... συναγωνίσασθαί μοι ἐν ταῖς προσευκαῖς... πρὸς τὸν θεόν (Рим. 15, 30); τούτου χάριν κάμπτω τὰ γόνατά μου πρὸς τὸν πατέρα... (Εῷ. 3, 14); ἐν παντὶ τῆ προσευχῆ καὶ τῆ ὀεήσει μετὰ εὐχαριστιάς τὰ αἰτήματα ὑμῶν γνωριζέσθω πρὸς τὸν θεὸν (Φилип. 4, 6)—употребленный во всѣхъ этихъ мъстахъ предлогъ прос съ винит. падежомъ указываетъ вообще на направление<sup>2</sup>), а посему—въ данномъ случаъ онъ наводить на мысль о присутствіи Божіемъ, ибо, обративь свой умъ къ Богу, человѣкъ тогда въ особенности сознаеть, что Богъ слышить его молитву. Еще болъе ярко выражено молитвенное сознаніе присутствія Божія въ 1 посланіи къ Тимовею. Убъждая Тимовея молиться за царей и всъхъ начальствующихъ, Ап. Павелъ прибавляетъ: "сіе бо

<sup>1)</sup> О постоянной или непрестанной молитвъ у насъ будетъ ръчь дальше.

<sup>2)</sup> Греческо-русскій словарь по Бензелфу. Изд. Кіев. Отд. Об-ва классич. филологіи и педагогики. Кіевъ 1881, 645 стр.

добро и пріятно предъ Спасителемъ нашимъ Богомъ" (2 гл. 3 ст. 1 посланія по славян. тексту);—"предъ Спасителемъ нащимъ Богомъ"—по гречески выражено: ἐνώπιον τοῦ τωτῆρος ἡμῶν θεοῦ; ἐνώπιον (ῶψ глазъ, лицо, видъ) значитъ: предъ кѣмъ, въ присутствін кого (въ лат. текстѣ стоитъ: coram servatore nostro Deo). Это выраженіе въ особенности ясно указываетъ на сознаніе присутствія Божія, какъ необходимый элементъ молитвеннаго настроенія.

Съ ощущеніемъ присутствія Божія соединяется и другое свойство молитвеннаго состоянія—это чувство единенія съ Богомъ. При помощи благодати Духа Святаго и при условіи возрастанія въ вѣрѣ христіанинъ достигаетъ постояннаго и непоколебимаго сочетанія со Христомъ, такъ что онъ тогда можетъ сказать о себѣ словами Апостола: "живу же не къ тому азъ, но живетъ во мнѣ Христосъ" (Гал. 2, 20). Приведенныя слова несомнѣнно свидѣтельствуютъ о томъ, что Ап. Павелъ переживалъ подобное состояніе. Достиженіе такого единенія съ Богомъ должно составлять предметъ стремленій каждаго христіанина, являющагося храмомъ Божіймъ, въ которомъ живетъ Духъ Божій (1 Кор. 3, 16; 6, 19. Рим. 8, 9). Вотъ почему Апостолъ и молится, чтобы христіане, принявъ Духа Св. въ сердца свои (Еф. 1, 17), достигли высшаго духовнаго совершенства и единенія со Христомъ (Еф. 3, 16, 17).

Къ средствамъ такого единенія съ Богомъ принадлежить и молитва. Но молитвенное единеніе съ Богомъ, какъ вообще мистическое состояніе, отличается сложностью своего психическаго состава, и для того, чтобы составить представленіе о немъ, надо обратиться къ твореніямъ великихъ подвижниковъ. Они опытно пережили сладость молитвеннаго единенія съ Богомъ и прекрасно постигли психологію молитвы. "Посвятивъ всю свою жизнь дѣлу молитвы, они постепенно восходили съ низшихъ ступеней ея на высшія" 1). При помощи твореній этихъ великихъ "авіаторовъ духа" мы сможемъ лучше постигнуть психологію молитвы и по Апостолу Павлу. У преподобнаго Макарія Египетскаго находимъ слѣдующую характеристику молитвеннаго единенія,

ні; 1) Свящ. А. Никольскій. Молитва й ея значеніе въ жизни христіанина. Смоленскъ 1909 г. Стр. 148.

съ Богомъ: "иной входитъ, преклонитъ колвно, и сердце его исполняется Божественной действенности, душа веселится съ Господомъ, какъ невъста съ женихомъ, по слову пророка Исаіи, который говорить: якоже радуется женихъ о невъстъ, тако возрадуется Господь о тебъ (Ис. 62, 5). И иногда во весь день чемъ нибудь занятый на одинъ часъ посвящаеть себя молитвъ,-и внутренній его человъкъ великимъ услажденіемъ восхищается въ молитвенное состояніе, въ безконечную глубину онаго въка, такъ что всецъло устремляется туда парящій и восхищенный умъ. На это время происходить въ помыслахъ забвение о земномъ мудрованіи; потому что помыслы насыщены и пленены Божественнымъ, небеснымъ, безпредъльнымъ, непостижимымъ, и чъмъ то чуднымъ, что человъческимъ устамъ изречь невозможно. Въ этотъ часъ человекъ молится: о, еслибы душа моя отошла вмёстё съ молитвою" 1).

"Пребывающій постоянно въ молитвѣ, говоритъ другомъ мъстъ преп. Макарій, какъ бы входитъ въ общеніе съ Богомъ и сопрягается съ Нимъ таинственною святостью и немоторою духовною действенностью и неизреченнымъ расположеніемъ сердца" 2). По ученію св. Іоанна Лѣствичника, "молитва есть общеніе (συνουσιά—сосущіе, слитіе въ одно бытіе) и единеніе человъка и Бога" 3). Опредъляя молитву, какъ общение и единение человъка съ Богомъ, св. Іоаннъ Златоусть очень часто говорить о ней въ своихъ твореніяхъ; мы возьмемъ у него одну цитату, въ которой характеризуется молитвенное единеніе съ Богомъ. "Молитвасвященный посланникъ; она веселитъ сердце, успокаиваетъ душу, возбуждаеть страхъ наказанія и желаніе небеснаго царства, учить смиренномудрію, приносить познаніе грѣха; словомъ укращаетъ человъка всъмъ добрымъ, покрывая душу различными добродътелями, какъ разноцвътнымъ покрываломъ. Въ то же время, когда тёло остается на землё. молитва уносить душу къ небесному источнику и, напаяя изъ него, открываетъ душъ источникъ воды, текущей въ

<sup>1)</sup> Бестды, посланіе и слова. 1904 г. Св. Тр. Сергіева Лавра 4-е изд. стр. 69.

<sup>2)</sup> Бестды, посланіе и слова, стр. 337.

<sup>3)</sup> Еп. Овофанъ. Святоотеч. наставленія о молитвъ и трезвеніи. Москва 1881 г. стр. 128.

жизнь въчную (Ioan. IV, 14). Она даетъ истинное удостовъреніе въ будущемъ, принося лучше, чѣмъ вѣра, познаніе уготованных тамъ благъ, открываетъ сокровенныя, невидимыя, тайныя сокровища... это есть стремленіе къ Богу, любовь неизглаголанная" 1). Изъ приведенныхъ аскетическихъ и святоотеческихъ мъстъ съ достаточной ясностью видно, что въ молитвъ происходитъ процессъ особаго таинственнаго, а вследствіе этого недоступнаго тонкому анализу единенія между двумя существами—съ одной стороны слабымъ и ограниченнымъ, а съ другой-Всемогущимъ и Совершеннъйшимъ. Человъкъ старается приблизиться къ Богу, излить предъ нимъ всю свою душу, повъдать о своихъ помыслахъ, а всесовершенное Существо приходитъ къ нему на помощь, поддерживаеть, успокаиваеть и ободряеть его. Отсюда въ молитвенномъ единеніи съ Богомъ человъкъ переживаетъ цълый комплексъ ощущеній и чувствованій. Душа испытываетъ спокойное, умиротворенное и даже радостное состояніе. Вслудствіе этого у человука возникаеть въ это время ощущение духовной полноты, совершенства и обладанія всёми благами, чувство высокаго блаженства. О земномъ человъкъ тогда забываетъ, потому что духъ его устремленъ въ горнія высоты. Испытывая таинственное состояніе, человіжь естественно заражается чувствомь трепета, благоговънія предъ Божествомъ и глубокаго смиренія. Вмъств съ твмъ подъ вліяніемъ такого единенія съ Богомъ человъкъ становится полонъ чувства глубокой любви ко всъмъ людямъ безъ исключенія. Эти ощущенія становятся болѣе глубокими и сложными по мъръ того, какъ христіанинъ совершенствуется въ молитвенномъ подвигъ.

Ап. Павель быль великимъ мистикомъ и во время молитвы вступалъ въ тъснъйшее единеніе съ Богомъ. Онъ достигь высшихъ ступеней въ молитвенной жизни, переживаль высокій подъемъ духовныхъ силъ и удостаивался видъній и откровеній. Возвратившись послѣ бывшаго ему видънія при Дамаскѣ въ Герусалимъ, Ап. Павелъ во время молитвы пришелъ въ экстатическое состояніе (прозерхоре́уюю рор ѐу тῷ ἱϵρῷ γενέσθαι με èỳ ἐχστάσει Дѣян. Ап. 22, 17). Экставъ или

<sup>1)</sup> Творенія Св. Іоанна Златоуста. Изд. Петерб. Дух. Акад. т. 12, кн. 3 стр. 984—985.

изступленіе, являющееся однимъ изъ способовъ принятія человъкомъ непосредственныхъ божественныхъ откровеній, есть такое "необычайное, не по волъ человъка бывающее и болъе или менъе нечаянное, состояние человъка, когда въ бодрственномъ его положеніи—внішній міръ со всіми его явленіями и впечатлъніями какъ бы закрывается совершенно для его внешнихъ телесныхъ чувствъ, и внутреннему его чувству открываются явленія другого, невидимаго міра, какія Богу угодно открыть таковому избраннику" 1). О подоб-ныхъ переживаніяхъ Ап. Павелъ говорить болѣе или менѣе подробно въ 12 главъ второго посланія къ Коринеянамъ: "не полезно хвалиться мнъ; ибо я прійду къ видъніямъ и откровеніямъ (είς οπτασίας καί ἀποκαλύψεις). Знаю человъка во-Христъ, который... (въ тълъ ли не знаю, внъ ли тъла, не знаю, Богь знаеть) восхищень быль до третьяго неба (въ рай) и слышалъ неизреченныя слова, которыхъ человеку нельзя пересказать (1, 2, 4 стихи). Здёсь Апостолъ разсказываетъ о своихъ мистическихъ переживаніяхъ, испытанныхъ имъ во время молитвеннаго единенія съ Богомъ. Видінія (оптаσίαι) и откровенія (ἀποκαλύψεις) составляють низшую и высшую стадіи мистическаго воспріятія. Откровеніе <sup>2</sup>) отличается отъ виденія большею внутренностью, реальностью и определенностью: въ виденіи дается лишь фактъ соединенія съ Христомъ и, такъ сказать, зръніе этого факта, а въ откровеніи (или на аскетическомъ языкъ "созерцаніи") прибавляется къ этому познаніе сего и чувствованіе, живое и сознательное ощущеніе; видініе-форма чисто зрительная, а откровеніеи слуховая 3).

Эти переживанія самъ Ап. Павелъ считаетъ "чрезвычайными" (2 Кор. 12, 7) и этимъ даетъ понять, что они доступны только немногимъ върующимъ. Но въ горячей и усердной молитвъ всякій христіанинъ при извъстныхъ условіяхъ можетъ переживать состоянія, аналогичныя этимъ. Въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Еп. Михаилъ. Толков. Апостолъ, кн. 1-я. Дѣянія св. Апостоловъ. 1905 г. 2-е изд. Кіевопечер. Лавры, стр. 248.

з) Сюда относятся также и другія апохадофеіс, о которыхъ еще онъ упоминаетъ (Гал. 1, 12; 2, 2; 1 Кор. 11, 23 (?), и прежде всего самое обращеніе его—Goltz, ор. cit. s. 119, 1 Апт.

<sup>3)</sup> Ĥовоселовъ. Психологія мистич. воспріятія, прилож. къ ХХХ в. Религ. философ. библіотеки, стр. 48. (1912 г.).

посланіи къ Филиппійцамъ Апостолъ говорить: "не заботьпослании къ филиппицамъ Апостолъ говоритъ: "не заботътесь ни о чемъ, но всегда въ молитвъ и прошеніи съ благодареніемъ открывайте свои желанія предъ Богомъ; и миръ Божій, который превыше всякаго ума, соблюдетъ сердца ваши и помышленія ваши во Христъ Іисусъ" (4, 6, 7). Отсюда можно вывести нъкоторыя заключенія относительно молитвенныхъ переживаній. Словами "ни о чемъ не заботътесь"—µηδέν µεριµνᾶτε—Апостолъ внушаетъ христіанамъ не предаваться многозаботливости и суетливости, которыя томять душу и подавляють ея высокіе порывы къ Богу. Этому мятежному настроенію души Апостоль противопоставляєть спокойное, умиротворенное состояніе, котораго христіанинъ достигаетъ посредствомъ молитвеннаго единенія съ Богомъ. "Внушеніе мира Божія, по словамъ епископа Өеофана, есть тоже, что вкушение Богообщения. Когда Богъ сообщается съ духомъ человѣка, тогда и миромъ осѣняется онъ. Богъ есть Богъ мира" 1). На единеніе съ Богомъ указываетъ также часто встрѣчающееся у Ап. Павла выраженіе є̀ Хріэтῷ Ἰησοῦ. Остановимъ свое вниманіе на этихъ словахъ, такъ какъ они являются весьма характерными для Ап. Павла. До него это выраженіе не употреблялось въ новозавѣтныхъ священныхъ книгахъ. Впервые оно употребляется у Ап. Павла и получаетъ у него особый смыслъ. "Павелъ, говоритъ Deismann, образовалъ его для того, чтобы посредствомъ него выразить нъчто особенное, что его интересовало. Онъ является твор-цомъ формулы не въ томъ смыслъ, что онъ впервые соединилъ ей съ единственнымъ числомъ, обозначающимъ лицо, но—въ томъ, что, на основаніи уже существовавшаго употребленія языка, онъ создалъ совершенно новый terminus technicus" 2). Такъ какъ эта форма является оригинальнымъ произведеніемъ Ап. Павла, то, слѣдовательно, вездѣ, гдѣ она встрѣчается, ее надо понимать именно въ качествѣ техническаго термина. Ап. Павелъ всю свою духовную энергію по-черпалъ въ непоколебимой увѣренности въ исторической реальности воскресшаго и превознесеннаго Христа. Онъ весьма интенсивно переживалъ общеніе со Христомъ, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Толкованіе посланій св. Ап. Павла къ Филиппійцамъ. Москва. 1883 г., стр. 153.

<sup>2)</sup> Die neutestamentliche Formel "in Christo Iesu". Marburg. 1892. s. 70.

живой Личностью. Дли того, чтобы выразить это единеніе со Христомъ, онъ и придумалъ особую формулу. Въ его представленіи Іисусъ Христосъ является какъ бы элементомъ, внутри котораго живетъ христіанинъ, и обнаруживаются всъ отличительныя особенности христіанской жизни. Отсюда эта формула служитъ техническимъ выраженіемъ основной мысли Ап. Павла—общенія со Христомъ 1).

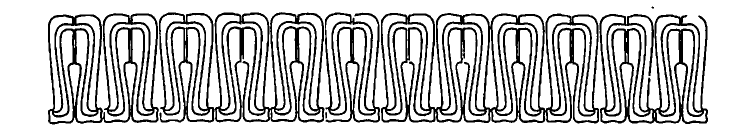
Видъніе при Дамаскъ измънило характеръ молитвенной жизни Ап. Павла. Послъ этого событія религіозное отнощеніе Апостола къ Богу вступило въ связь съ личнымъ отношеніемъ его къ явившемуся Господу. Вслъдствіе этого можетъ возникнуть предположеніе, что внутреннее общеніе со Христомъ замънило у Апостола общеніе съ Богомъ Отцомъ. Такимъ образомъ является вопросъ: къ кому обращается Ап. Павелъ съ молитвами, и какое значеніе въ его молитвенной жизни имъетъ личное отношеніе ко Христу?

Михаилъ Струмънскій.

(Окончаніе будеть).



<sup>1)</sup> Diesmann, op. cit. s. 81-82.



## Воззрвніе В. С. Соловьева на католичество.

(Продолженіе) \*).

11.

## Ученіе о Царствъ Божіемъ и Церкви.

Изъ представленнаго нами краткаго очерка "философіи всеединства" Соловьева ясно, въ какомъ отношеніи послѣдняя стоитъ къ ученію его о Царствѣ Божіемъ или такъ называемой имъ "свободной теократіи": безъ преувеличенія можно сказать, что вся философія Соловьева въ общемъ представляетъ изъ себя именно философію теократіи, философію Царства Божія. Эта идея проникаетъ и оплодотворяетъ собою все міровоззрѣніе Соловьева, сообщая ему необыкновенную жизненность даже въ наиболѣе теоретически—отвлеченной философской его части.

Идея Царства Божія берется Соловьевымъ во всей полноть ея содержанія, безъ тьхъ урьзокъ, съ какими она выступаетъ предъ нами въ традиціонныхъ, ходячихъ представленіяхъ.

Сущность проповъди Христа заключается, по Соловьеву, въ ученіи о Царствъ Божіемъ. Его Евангеліе можетъ быть названо не иначе, какъ Евангеліемъ Царствія—доброю въстью о Царствъ Божіемъ. "Слово истины, которое съетъ Сынъ Человъческій, есть "слово Царствія",—тайны, Имъ открытыя, суть, "тайны Царствія", истинные Его послъдователи суть "сыны Царствія" и т. д. Несомнънно, что центральная идея Евангелія, согласно Самому Евангелію, есть идея Царствія

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1914 г.

Божія. Ея прямому или косвенному разъясненію посвящены почти всъ ръчи Христовы и притчи, обращенныя къ народу, и эсотерическія бесёдысь учениками, и, наконецъ, сохранившіяся въ Евангеліи молитвы къ Богу Отцу 1). Евангельская идея Царствія Божія не исчерпывается понятіемъ владычества Божія надъ всёмъ существующимъ, -- владычества, принадлежащаго Богу, какъ Всемогущему и Вседержителю. Это владычество есть фактъ ввчный и неизмвнный, тогда какъ благовъствуемое Христомъ Царствіе есть нъчто подвижное, приближающееся, приходящее. При этомъ оно имъетъ разныя стороны. Оно есть внутри насъ, и оно же является извив; оно растеть въ человечестве и въ целомъ міре посредствомъ нфкоего объективнаго органическаго процесса, и оно-же берется свободнымъ усиліемъ нашей воли.

"Для поклонниковъ буквы, говоритъ Соловьевъ, все это можетъ казаться противорфиивымъ, но для имфющихъ умъ Христовъ все это совмѣщается въ одномъ простомъ и всеобъемлющемъ опредъленіи, по которому Царствіе Божіе есть полная реализація божественнаго въ природно-человъческомъ чрезъ Богочеловъка-Христа, или другими словами-полнота естественной человъческой жизни, соединяемой чрезъ Христа съ полнотою Божества" 2).

Природу и характеръ Царства Божія Соловьевъ опредъляеть такимъ образомъ: "есть Царство Божіе внутри насъ, есть оно и вив насъ-и совпадение того и другого, полное сраствореніе внутренно Царствія Божія съ внішнимъ есть цёль нашихъ усилій. Царство Бога совершеннаго и безграничнаго не терпить одностороннихъ ограниченій. Если бы оно существовало только внутри насъ (только субъективно), то это была бы для него граница.

И если бы оно существовало только внв насъ, никогда не становясь нашимъ внутреннимъ достояніемъ и состояніемъ, то это было-бы другою границей" в).

Царство Божіе обнимаеть собою не одн' только души людей, но и всю "матеріальную действительность, всю "природную жизнь", очищая и освящая ее и дълая, орудіемъ высшей духовной жизни.

<sup>1)</sup> T. VI, crp. 300.

STATE OF THE PARTY OF 2) Тамъ-же, стр. 300-301.

<sup>3)</sup> T. IV, crp. 548.

Изъ такого универсальнаго, всеобъемлющаго характера Царства Божія видно, что "оно не есть какой-либо предметь, отдѣленный отъ другихъ предметовъ: оно есть истинное устроеніе всего существующаго, такое устроеніе, въ коемъ ничто не вредитъ другому и ничто не пропадаетъ, это есть отданіе всего въ волю Божію, она же хочетъ всему спастися" 1).

Съ того времени, какъ міровая душа въ своемъ стремленіи къ самоутвержденію изъ всеединаго средоточія Вожественнаго бытія ниспала на множественную окружность тварнаго бытія и весь міръ распался на элементы, цѣлью всего мірового процесса стало возстановленіе потеряннаго единства вселенной, возвращеніе ея къ Богу, "собираніе вселенной въ дѣйствительности", соединеніе всѣхъ и всего въ Богѣ и съ Богомъ. Царство Божіе и есть осуществленіе этого мірового процесса собиранія вселенной; оно есть, такъ сказать, "собранная вселенная",—"тоже, что дѣйствительность безусловнаго нравственнаго порядка, или что тоже—всеобщее воскресеніе и возстановленіе всяческихъ (атохатаэтаяць тфу та́утфу)" 2).

Такимъ образомъ, Царство Божіе, совершенное въ вѣчной божественной идеѣ ("на небесахъ"), потенціально присущее нашей природв, необходимо есть вмъстъ съ тъмъ нъчто совершаемое для насъ и черезъ насъ. Съ этой стороны, оно есть наше діло, задача нашей дізтельности. Это дізло и эта задача не могутъ ограничиваться разрозненнымъ, индивидуальнымъ существованіемъ отдёльныхъ лицъ. Человъкъсущество соціальное, и высшее дёло его жизни, окончательная цёль его усилій лежить не въ его личной судьбё, а въ соціальныхъ судьбахъ всего человъчества. Какъ общая внутренняя потенція Царствія Божія для своей реализаціи необходимо должна перейти въ индивидуальный нравственный подвигь, такъ и этотъ послъдній для полноты своей неизбъжно входить въ соціальное движеніе всего человъчества, примыкаетъ такъ или иначе, въ данный моментъ и при данныхъ условіяхъ, къ общему богочеловъческому процессу всемірной исторіи. Если Царство Божіе есть сочетаніе благодати Божіей съ человѣкомъ, то, конечно, не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. IV, ctp. 550 551.

от в в правданіе добра", стр. 242—141. Спб. 1897 г.

съ человъкомъ, обособляющимся въ своемъ эгоизмъ, а съ

съ человъкомъ, обособляющимся въ своемъ эгоизмѣ, а съ человъкомъ, какъ живымъ членомъ всемірнаго цѣлаго. Стало быть, кажущіяся при поверхностномъ взглядѣ противорѣчія между внутреннимъ и внѣшнимъ характеромъ Царствія Божія, устраняются сами собою при истинномъ пониманіи дѣла.

Такъ какъ наступленіе Царствія Божія не является, какъ Deus ex machina, а обусловлено всемірно-историческимъ богочеловѣческимъ процессомъ, въ которомъ Богъ дѣйствуетъ лишь въ соединеніи съ человѣкомъ и чрезъ человѣка, то мы должны признать за грубую поддѣлку христіанства такое воззрѣніе, по которому человѣку принадлежитъ лишь чисто пассивная роль въ дѣлѣ Божіемъ. Дѣло Божіе въ христіанствъ стало вмѣстѣ съ тѣмъ дѣломъ вполнѣ человѣчествъ стало вмъстъ съ тъмъ дъломъ вполнъ человъческимъ. Эта богочеловъческая солидарность и есть Царствіе Божіе, и оно приходить въ той мъръ, въ какой оно осуществляется. Только христіанская идея Царства Божія, послѣдовательно открывающагося въ жизни человѣчества, даетъ смыслъ исторіи и опредѣляетъ истинное понятіе прогресса. Христіанство даетъ чоловъчеству не только идеалъ абсолютнаго совершенства, но и путь къ достиженію этого идеала, слъдовательно, оно по существу прогрессивно. Идея Царства Божія необходимо приводить сознательнаго и идея Царства вожія неооходимо приводить сознательнаго и искренняго христіанина къ обязанности дъйствовать — въ предълахъ своего призванія, — для реализаціи христіанскихъ началь въ собирательной жизни человъчества, для преобразованія въ духъ высшей правды всъхъ нашихъ общественныхъ формъ и отношеній, т. е. приводить насъ къ христіанской политикъ. Изъ того, что Царство Христово не отъ міра сего, никакъ не слъдуетъ, что оно не можетъ дъйствовать въ мірѣ, овладѣвать и управлять міромъ, — наоборотъ, именно изъ того, что Царство Христово не отъ міра сего, а свыще, слѣдуетъ, что оно имѣетъ право владѣть и править міромъ. Одно изъ двухъ: или общества, именующія себя христіанскими, должны отречься отъ этого имени, или они должны признать своею обязанностью согласовать всѣ свои политическіе и соціальные устои съ христіанскими началами, т. е. вводить ихъ въ сферу Царствія Божія,— въ этомъ и состоить настоящая христіанская политика. Если бы всѣ политическія и соціальныя формы были чужды или даже противны христіанству, то отсюда прямо слѣдовало-бы, что

истинные христіане должны жить внѣ всякихъ политическихъ и соціальныхъ формъ. Но это явный абсурдъ. А если, съ одной стороны, нельзя упразднить общественныхъ и политическихъ формъ жизни (что равносильно было-бы упраздненію самого человѣка, какъ существа соціальнаго и политическаго), а, съ другой стороны, несомнѣнно, что эти формы въ своей данной дѣйствительности далеко не соотвѣтствуютъ христіанскимъ началамъ, далеко не введены еще въ Царствіе Божіе, то отсюда прямо слѣдустъ задача христіанской политики совершенствовать, возвышать эти формы, пресуществлять ихъ въ Царствіе Божіе 1),

Рость Царства Божія совершается медленно, не безь труда и препятствій, что обусловливается человіческимъ факторомь въ его развитіи. Поэтому "историческій процессь есть долгій и трудный переходъ оть звірочеловічества къ богочеловічеству, и историческое діланіе не прекратится до тіхь поръ, пока не создадутся всі условія для дійствительнаго и совершеннаго осуществленія Царства Божія" 2). Когда этоть переходъ совершится, весь міръ сділается другимъ: изъ него исчезнуть вещественная рознь, внішняя косность и взаимная непроницаемость существъ.

Такимъ образомъ, мучительность мірового процесса и самое его возникновеніе всецѣло оправдывается его концомъ: безконечное всеединство Божественной жизни находить болѣе полное и конкретное воплощеніе въ мірѣ, отъ него отпавшемъ и потомъ свободно къ нему вернувшемся, нежели въ мірѣ, изначала и разъ навсегда съ нимъ слитомъ, какимъ былъ вѣчный, духовный міръ до паденія міровой души (идеальный космосъ).

Вслѣдствіе этого и ученіе о твореніи міра въ позднѣйшихъ очеркахъ системы Соловьева получаєть нѣсколько иную форму: въ нихъ слѣпое, хаотическое стремленіе къ самоутвержденію, характеризующее внутреннее состояніе міровой души въ началѣ космическаго процесса, столько же оказывается ея собственнымъ свободнымъ актомъ, какъ и плодомъ Божественнаго соизволенія; оно предусмотрѣно въ вѣчномъ планѣ Божественнаго міроправительства, какъ необходимое условіе свободнаго обожествленія твари.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. VI, CTP. 304-307.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Оправданіе Добра", стр. 206—207. СПБ. 1897 г.

Съ ученіемъ Соловьева о Царствѣ Божіемъ органически связано его ученіе о Церкви. Понятіе Царства Божія гораздо шире понятія Церкви и это послѣднее включаетъ въ себя, какъ свою часть. Царство Божіе имѣетъ универсальный характеръ и должно обнять собою весь міръ, но, будучи всеобщимъ, оно должно имѣть какую либо предметную (объективную) и видимую форму, а такою формою и является для насъ Церковь.

Поэтому Соловьевь и говорить: "сущность Церкви есть Царство Божіе, а форма Царства Божія есть Церковь. Возможно принадлежать къ формъ, не принадлежа къ сущности; возможно принадлежать къ первой въ большей или меньшей мъръ, нежели во второй. Полное совпаденіе сущности съ формой, Царства Божія съ Церковью, будетъ только при концъ мірового процесса" 1).

Стало быть, Церковь есть только образовательная форма человъчества, перерождающагося въ Царство Божіе или "становящееся Царство Божіе" 2). Она относится къ природному человъчеству также, какъ это послъднее относится къ остальной земной природъ. Въ природномъ человъкъ реализуется идеалъ земной природы, а въ Церкви реализуется идеалъ человъчества. Таково формальное опредъленіе Церкви Соловьевымъ, для наполненія котораго конкретнымъ, реальнымъ содержаніемъ мы обратимся къ универсальной по своему содержанію идеъ Царства Божія.

Царство Божіе есть, какъ мы видѣли уже, обнимающій собою все человѣчество и всю природу вселенскій богочеловѣческій организмъ, гдѣ все возсоединено со своимъ Божественнымъ началомъ чрезъ посредство І. Христа, гдѣ человѣчество есть тѣло Божественнаго Логоса.

Но этоть процессь возсоединенія человъчества съ Божествомь во Христь не закончился, а только начинается въ Церкви и съ Церкви, которая есть именно это человъчество, возсоединяемое съ Божествомъ во Христь, тъло воплотив-шагося Божественнаго Логоса. "Это тъло Христово, являющееся сначала какъ малый зачатокъ въ видъ немногочисленной общины первыхъ христіанъ, мало-по-малу растетъ и развивается, чтобы въ концъ временъ обнять собою все

<sup>1)</sup> T. IV, ctp. 548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. IV, 88.

человъчество и всю природу въ одномъ вселенскомъ богочеловъческомъ организмъ. Но будучи тъломъ Христовымъ (не въ смыслъ метафоры, а метафизической формулы), Церковь доселъ еще не есть Его прославленное, всецъло обожествленное тъло. Теперешнее земное существованіе Церкви соотвътствуетъ тълу Іисуса во время Его земной жизни (до воскресенія),— тълу, хотя и являвшему въ частныхъ случаяхъ чудесныя свойства (каковыя и Церкви теперь присущи), но вообще тълу смертному, матеріальному, не свободному отъ всъхъ немощей и страданій плоти,— ибо всъ немощи и страданія человъческой природы восприняты Христомъ; но какъ во Христъ все немощное и плотское поглощено въ воскресеніи духовнаго тъла, такъ должно быть и въ Церкви, Его вселенскомъ тълъ, когда она достигнетъ своей полноты" 1). Это можетъ совершиться путемъ усвоенія человъноты" 1). Это можетъ совершиться путемъ усвоенія человъчествомъ или Церковью, какъ тѣломъ Христовымъ, того отношенія между Божествомъ и природой человѣческой, какое было достигнуто въ лицѣ Христа, какъ духовнаго средоточія или главы человѣчества, путемъ добровольнаго подчипенія воли своей волѣ Божественной, преодолѣніемъ зла въ центрѣ существа человѣческаго, откуда затѣмъ преодольніе переходить и на его периферій — чувственную природу.

Церковь и служить прежде всего именно духовному обновленію человічества чрезъ соединеніе его съ Божествомъ различными способами, особенно посредствомъ таинствъ и въ частности таинства Евхаристіи; а черезъ это она слу-

и въ частности таинства Евхаристіи; а черезъ это она служить окончательному осуществленію, космическому исполненію Царства Божія,—обновленію всего міра или, говоря обычнымь богословскимь языкомь, не только уничтоженію грѣха, но и всѣхъ послѣдствій его, включая сюда смерть и "суету" всей твари, разстройство всей природы.

Но такъ какъ въ полнотѣ своей Царство Божіе можеть быть осуществлено только полною побѣдою добра надъ зломъ во всѣхъ видахъ послѣдняго,—надъ зломъ личнымъ, общественнымъ и физическимъ, то Церковь и ведетъ борьбу со зломъ во всѣхъ его трехъ видахъ и тѣмъ служитъ осуществленію Царства Божія на землѣ. Борьбу съ личнымъ зломъ

<sup>1)</sup> T. III, 347-348.

Церковь ставить ближайшею и непосредственною своею за-дачею, заботу о спасеніи душь; содъйствуеть она также и нравственному обновленію и улучшенію человъчества и общественной среды и уничтожению, накопецъ, даже физическаго зла и обновленію міра. "Чтобы возродить все человъчество, христіанство должно проникнуть не только его личныя, но и общественныя стихій. Богочелов вческая связь должна быть возстановлена не только индивидуально, но и собирательно. Какъ Божественная стихія имфетъ свое собирательное выражение въ Церкви, такъ чисто человъческая стихія имфетъ подобное же выраженіе въ государствъ, и слъдовательно, богочеловъческая связь выражается собирательно въ свободномъ сочетаніи Церкви и государства, причемъ это последнее является уже какъ христіанское государство... Церковь должна освящать и чрезъ посредство христіанскаго государства преобразовывать всю естественную, земную жизнь народа и общества" 1). Хэтя отчасти обновленіе общества достигается обновленіемъ отдільныхъ его членовъ, но не вполнъ и поэтому Соловьевъ выдвигаетъ на первый планъ и считаетъ первой задачей Церкви прямое воздъйствіе на общественную среду и преобразованіе ея въ духв христіанскомъ. Онъ говорить объ этомъ такъ: "улучшать человъчество однимъ частнымъ личнымъ дъйствіемъ, т. е. прямымъ дъйствіемъ на отдъльныя лица такъ же невозможно, какъ исцвлить больной организмъ, двйствуя на каждую его клеточку или волокно въ отдельности: больной много разъ успветь умереть прежде, чвмъ такое лвченіе сколько нибудь подвинется впередъ. Точно также человъчество много разъ успъло бы погибнуть, прежде, чъмъ каждый человъкъ достигь бы нравственнаго совершенства" 2). Точную формулу отношеній Церкви къ государству Соловьевъ выражаеть въ такомъ видъ: "нормальное отношеніе между Церковью и государствомъ состоитъ въ томъ, что Церкви принадлежить безусловный принципіальный авторитеть, опредъляющій общее направленіе воли человъчества и окончательную цёль историческаго дёйствія, а государству принадлежить полнота власти для соглашенія законныхъ мірскихъ интересовъ съ этой высшей волей и для приспособ-

<sup>1)</sup> T. III, 370, 273.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 367.

ленія мірскихъ отношеній и дёлъ, какъ средствъ или орудій этой окончательной цёли" 1).

Такимъ образомъ, мы подошли уже къ вопросу объ отношеніи Церкви къ государству и намѣтили тотъ принципъ, которымъ должна руководиться Церковь въ своихъ отношеніяхъ къ государству, но такъ какъ съ этимъ вопросомъ тесно связанъ другой вопросъ, объ устройстве самой Церкви, какъ внъшнемъ, такъ и внутрениемъ и такъ какъ сюда же примыкаетъ и излюбленная Соловьевымъ теократическая идея тройственнаго служенія—первосвященническаго, царскаго и пророческаго, то мы и остановимся прежде всего на этихъ предметахъ.

Всматриваясь въ Священное Писаніе, Соловьевъ находить, что Церковь изображается здёсь въ трехъ главныхъ образахъ, тъсно между собою связанныхъ и соотвътствующихъ тремъ главнымъ моментамъ ея бытія. "Во-первыхъ, Церковь должна существовать на реальномъ основанін; во вторыхъ, она должна жить и развиваться; въ третьихъ, она должна стать совершенной. Со стороны своего реальнаго существованія Церковь представляется какъ зданіе, созидаемое Христомъ, также какъ градъ Божій, Новый Іерусалимъ; со стороны своей жизни Церковь представляется какъ живое тѣло Христово; наконецъ, со стороны своего совершен-ства Церковь является какъ непорочная невѣста Христова" 2). Поскольку Церковь реально существуеть, постольку она и является зданіемъ, а члены ея-какъ камни, изъ которыхъ состоитъ самое зданіе.

Но въ зданіи, какъ всякому извъстно, первенствующее и самое необходимое мъсто занимаеть его форма или архитектурный планъ. Этотъ общій планъ Церкви есть ея iepapхическій строй 3).

Безъ послушанія или добровольнаго подчиненія волъ Божіей человъкъ не могъ бы и войти въ Царство Божіе, потому что предоставленный исключительно своимъ собственнымъ силамъ онъ не зналъ бы, кому и чему слъдовать. Для обнаруженія воли Божіей необходимо признать нікоторое

<sup>1) &</sup>quot;Оправданіе Добра", стр. 621—622. Спб. 1897 г. 2) Т. IV, 552. Далве у Соловьева приводятся для подтвержденія этихъ словъ мъста изъ Св. Писанія, но мы ихъ приводить не будемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) T. IV, 556.

объективное посредство, каковымъ и можетъ быть іерархія Церкви. Ученіе о "власти въ Церкви" составляетъ характерную черту въ церковныхъ воззрѣніяхъ Соловьева.

Здёсь онъ какъ бы отступаеть оть тёхъ славянофильскихъ взглядовъ, къ которымъ самъ присоединился, усмотрёвъ въ нихъ признаки "демократизма", несвойственнаго Церкви.

Второй фазись въ развитіи Церкви, — это Церковь, какъ

мистическое тѣло Христово.

Ученіе о Церкви, какъ тѣлѣ Христовомъ, у Соловьева является наиболѣе развитымъ и онъ особенно настаиваетъ на "органическомъ" пониманіи Церкви. На этомъ основаніи онъ ставить въ особую заслугу славянофиламъ развитое ими ученіе о Церкви, какъ живомъ организмѣ, какъ тѣлѣ Христовомъ. "Церковь не доктрина, не система и не учрежденіе. Церковь есть живой организмъ, организмъ истины и любви, или точнѣе: истина и любовь, какъ организмъ" 1),—повторяетъ онъ формулу Самарина и непосредственно затѣмъ формулу Хомякова: "Церковь — живой организмъ истины, ввѣренный взаимной любви, иначе: свобода въ единствъ и единство въ свободъ, иначе: свобода въ гармоніи ея проявленій" 2).

Явившись реально существующей ("какъ зданіе"), Церковь становится уже въ болве твсную связь съ Божественнымъ Устроителемъ, двлается живымъ твломъ Его. Твло, какъ живой организмъ, не есть простая безсвязная сумма различныхъ элементовъ; напротивъ, каждый изъ его элементовъ, занимая особое мъсто, имъетъ и свое особое назначеніе. Отсюда, для полной и правильной жизни тела-Церкви, вытекаеть необходимость свободной ділтельности и развитія частей твла-членовъ Церкви. Но вмъсть съ этимъ-одинаково необходимо и подчинение цёлому тёлу частей его и ихъ постоянное взаимодъйствіе. Сверхъ того, какъ въ тълъ, кромъ различныхъ членовъ его, находится еще, такъ сказать, общій архитектурный плань, на которомь виждутся члены-остовъ или скелеть, такъ и въ Церкви, при всей многочисленности ея частей или членовъ и элементовъ (личныхъ, національныхъ, племенныхъ), съ ихъ, отличительными

Sec. 11 11 (

<sup>1)</sup> T. IV, 228. And were wit on analyzed of their agrees name.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

свойствами и, стало быть, разнообразною жизнью, должень быть остовъ іерархическаго строя, на которомъ зиждутся различныя части всего тѣла.

"Такимъ образомъ, говоритъ Соловьевъ, въ органическомъ сохраняется неорганическое, въ Церкви, какъ тѣлѣ, пребываетъ Церковь какъ зданіе, въ жизни сохраняется порядокъ, въ зданіи—архитектура... Только чрезъ послушаніе іерархическому порядку члены Церкви получаютъ и силу и право плодотворно участвовать въ церковной жизни. Сперва послушаніе, потомъ самодѣятельность" 1).

Изъ этого видно, что, по взгляду Соловьева, и въ Церкви, какъ организмъ или тълъ Христа, неизбъжно подчиненіе іерархіи. Здъсь только больше свободы, чъмъ въ Церкви—зданіи: въ послъднемъ камни (члены Церкви) находятся въ подчиненіи общему типу зданія, тогда какъ въ первомъ предоставляется свобода жить каждому сообразно съ его личными качествами и стремленіями. Но зато здъсь больше единства, чъмъ въ Церкви—зданіи: тамъ единство внъшнее, единство послушанія, а здъсь—въ Церкви—организмъ, единство болъе тъсное, единство взаимодъйствія членовъ; здъсь члены Церкви уже не могутъ существовать въ отдъльности, но взаимно восполняютъ другъ друга.

Наконецъ, третья ступень въ развитии церковной жизни представляетъ изъ себя тотъ моментъ, когда частные церковные интересы (личные и національные) сознательно и добровольно приносятся въ жертву интересу цѣлой Церкви, когда данное фактическое единство Церкви самодѣятельностью ея членовъ превращается въ свободное нравственное единство. На этой ступени своей жизни и сама Церковь не есть уже только "духовно-физическій, благодатно-природный организмъ, но и духовно-нравственное существо; она не есть уже только тѣло Христово, но и невѣста Христова" 2). Здѣсь Церковь проявляется во всемъ своемъ нравственномъ величіи. Здѣсь уже полная свобода, такъ какъ "Церковь здѣсь дѣйствуетъ не только по данному реальному свойству, какъ тѣло, но и по своей идеальной волѣ". Здѣсь же и полное единство Церкви, такъ какъ "она вдѣсь возсоединяетъ всѣ части единствомъ ихъ воли, которое уже не можетъ быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. IV, 561—562.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. IV, 563.

ничѣмъ нарушено" 1). На этой послѣдней ступени свобода и единство въ Церкви совпадаютъ другъ съ другомъ; тутъ идеалъ Церкви и вмѣстѣ—цѣль нашего бытія, къ которой мы должны всѣми силами стремиться.

Таковы образы или формы Церкви. Нужно замѣтить, что всѣ они не проникли еще въ жизнь человѣчества, но постепенно осуществляются въ ней. Прежде всего, Церковь какъ зданіе все болѣе и болѣе распространяется, пріобрѣтая новыхъ членовъ; затѣмъ, Церковь какъ организмъ—все болѣе и болѣе растетъ и развивается и, наконецъ, Церковь—невѣста Христова еще не явилась во всей своей красотѣ, но мы должны готовиться къ открытію ея въ насъ. Стало быть, чтобы достигнуть идеала совершеннаго единства ("Невѣста Христова"), нужно опираться сначала на единство несовершенное, но реальное. Прежде чѣмъ объединиться въ свободѣ, нужно объединиться въ послушаніи.

Стало быть, Соловьевъ вполнъ признаетъ сдъланное славянофилами (въ частности — Хомяковымъ) прекрасное опредъленіе Церкви, какъ внутренняго и добровольнаго синтеза—"единства и свободы въ любви".

Но это опредъленіе онъ относить къ Церкви торжествующей, т. е. къ Церкви, уже завершившей циклъ своего историческаго развитія и окончательно сломившей силу врать адовыхъ. Видимая же, историческая Церковь должна совершать свой путь жизни "среди борьбы, искушеній и человъческихъ временныхъ паденій", должна быть Церковью воинствующею, а потому ей необходима видимая церковная организація, нужны внъщнія средства и силы для внутренняго развитія и борьбы съ "вратами адовыми". Эти средства и силы и находитъ Церковь въ высшемъ водительствъ Христа, Который есть Глава Церкви и источникъ ея жизнедъятельности. Христосъ есть первосвященникъ, Царь и Пророкъ и въ полнотъ этихъ трехъ властей Онъ руководитъ Церковью, какъ Самъ Онъ засвидътельствовалъ: "дана Мит всякая власть на небъ и на землъ" (Ме. XXVIII, 18) 2). Но до тъхъ поръ, пока человъчество не сдълалось настолько совершеннымъ, чтобы образовать изъ себя царство священниковъ, божественное управленіе требуетъ

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. IV, 534.

особыхъ органовъ или проводниковъ своего дъйствія въ человъчествъ. Тріединая власть Христова не ограничивается однимъ скрытымъ, невъдомымъ для насъ дъйствіемъ міроправленія, но имъетъ свои видимыя, постоянныя и опредъленныя формы и орудія, которыя служатъ проводниками ея дъйствія въ міръ. Слъдовательно, и въ видимой Церкви Христовой должны быть три служенія: первосвященническое, царское и пророческое. Первосвященникъ, Царь и Пророкъ—вотъ три высшихъ носителя христіанской теократіи, долженствующихъ вести христіанское человъчество къ конечной цъли мірозданія—полному и совершенному единенію съ Всеединымъ Абсолютнымъ или что тоже съ Божествомъ. Стало быть, ветхозавътная теократія не отмъняется, но возвышается: изъ національной она дълается вселенской.

Идею тройственнаго служенія Соловьевь сначала обосновываеть метафизически, прим'вняя при этомъ аналогію 
Божественной Троицы. "Необходимо было, чтобы Христосъ, 
по вознесеніи на небо, правилъ Церковью чрезъ посредство 
человівческихъ служителей, которымъ Онъ передалъ нравственную и юридическую полноту власти въ ея трехъ мессіанскихъ формахъ. И мы дібиствительно знаемъ, что основывая Церьковь, Христосъ передалъ ей Свою власть; и въ 
этой передачів Онъ слідовалъ тому, что мы можемъ назвать 
разумомъ Троицы — ratio Trinitatis... Мы знаемъ, что въ 
Троиців безусловное единство ограждено: во первыхъ, онтологическимъ главенствомъ первой ипостаси, которая есть 
производящая причина или основа двухъ другихъ; во-вторыхъ, единосущностью всіхъ трехъ, дізлающихъ ихъ нераздівльными по существу; и въ третьихъ, ихъ совершенной солидарностью, исключающей раздівльное ихъ дізствіе. 
Соціальная Троица Вселенской Церкви есть развитіе и раскрытіе церковной монархіи, содержащей въ себі всю полноту мессіанской власти, раскрывающейся въ трехъ формахъ церковнаго главенства.

Какъ и въ Божествъ, единство Вселенской Церкви ограждено: во-первыхъ, безусловнымъ первенствомъ первой изъ этихъ трехъ властей—первосвященничества; во-вторыхъ, существенной общностью ихъ и, наконецъ, нравственной

<sup>1) &</sup>quot;Россія и Вселенская Церковь", стр. 410-411.

солидарностью или общностью цёли, которая для всёхъ трехъ должна быть: пришествіе Царства Божія. "Какъ въ Троицъ каждая изъ трехъ ипостасей есть совершенный Богъ и, тъмъ не менъе, въ силу ихъ единосущности, существуетъ только одинъ Богъ, ибо ни одно изъ этихъ трехъ лицъ не имъетъ отдъльнаго бытія и никогда не находится внъ субстанціональнаго и нераздёльнаго единства съ двумя другими, точно такъ-же каждый изъ трехъ главныхъ чиновъ теократическаго общества владветь двиствительной верховной властью, при чемъ, однако, это не предполагаетъ трехъ различныхъ абсолютныхъ властей во Вселенской Церкви или въ какой-либо ея части, ибо три представителя богочеловъческой верховной власти должны быть безусловно солидарны между собою, являясь лишь тремя главными органами единаго общественнаго тъла, выполняющими три основныя функціи единой коллективной жизни" 1). Стало быть, религіозная общность и нравственная солидарность трехъ верховныхъ властей подъ безусловнымъ первенствомъ вселенскаго первосвященничества — вотъ верховный законъ, окончательный идеаль христіанства, какъ общества.

Разъ это такъ, то необходимо, чтобы эти три верховныя власти или, по выраженію Соловьева, "три мессіанскихъ аттрибута" 2), объективировались и организовались въ соціальной жизни: необходимо, чтобы наступило опредѣленное и устойчивое раздѣленіе во вселенскомъ организмѣ, дабы Христосъ имѣлъ особые органы Своего священническаго, царскаго и пророческаго дѣйствія.

Соловьевъ и останавливается прежде всего на первомъ изъ нихъ — священствв и въ развитии и обосновании его обнаруживаетъ наибольший уклонъ мысли въ сторону католичества.

Для обоснованія священническаго служенія онъ выдвигаеть идею духовнаго отчества и развиваеть ее такимъ образомъ: "мы знаемъ, что основа хаотическаго или внібожественнаго существованія проявляется въ природной человіческой жизни неопреділенной сміной поколіній, вікоторой дійствительность співшить стать на місто прошлаго

<sup>1)</sup> Влад. Соловьевъ. "Русская идея", Перев. съ франц. Г. А. Рачинскаго, стр. 46—47. Москва. 1911 г. Изд. "Путь".

<sup>2) &</sup>quot;Россія и Всел. Церковь", стр. 414. Дост пост и візроду до

для того лишь, чтобы самой быть непрестанно зам'вщаемой обманчивымъ и мгновенно преходящимъ будущимъ" 1).

Старое поколвніе, отцы, представители прошедшаго, по закону природы, отдають свою жизнь всецвло новому поколвнію, которое также не можеть сохранить ее въ себв, но, становясь настоящимь, само вытвеняется будущимь поколвніемь и такъ далве до безконечности. Такая безостановочная передача изъ рода въ родъ смерти подъ личною жизнію есть явно ложное существованіе, и безконечность этого процесса есть дурная безконечность.

По противоположности, истинная жизнь есть такая, которая въ своемъ настоящемъ сохраняетъ свое прошедшее и не устраняется своимъ будущимъ, а возвращается въ немъ къ себъ и къ своему прошлому.

Этой истинной жизни нѣтъ въ природномъ человѣчествѣ, законъ котораго есть смѣна поколѣній безъ цѣли и смысла, непрерывное отцеубійство и самозакланіе 2).

Чтобы возродить человъчество, чтобы дать ему истинную жизнь, нужно было прежде всего удержать человъческое прошлое, организовавъ пребывающее отчество, представляемое священствомъ, духовными отцами, "искупителями первороднаго гръха". Назначение постояннаго духовнаго отчества состоитъ въ томъ, чтобы рождать индивидуумы и цълые народы къ жизни религіозной и направлять ихъ по пути свободнаго духовнаго развитія. Въ ціляхъ полнаго и всесторонняго дъйствія, а также сообразно величинъ соціальныхъ единицъ, на которыя простирается духовное отчество, въ этомъ последнемъ необходимо существуетъ іерархическая градація, вслідствіе которой одни представители его занимаютъ низшее мъсто по своему значенію, другіе-высшее и, наконецъ, какъ-бы возглавіемъ всёхъ служить вселенскій первосвященникъ-глава Церкви, отецъ отцовъ, центръ возрожденнаго человъчества, дающій ему единство и образующій изъ него одинъ живой организмъ. Это высшее духовное отчество было передано Христомъ сначала ному ап. Петру, а этимъ послъднимъ первосвященнику Рима,-города, концентрировавшаго въ себъ въ то время весь міръ, бывшаго вмѣстѣ urbs et orbis. "Безъ одного отца,

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 415—416.

<sup>, &</sup>lt;sup>2</sup>) T. IV, 228.

общаго всей человъческой семьъ, земная жизнь дътей Адама будеть предана въ жертву всяческимъ раздѣленіямъ, и единство здѣсь на землѣ будетъ имѣть лишь идеальное бытіе. Реальное единство было-бы изгнано на небеса, какъ

миническая Астрея; и хаосъ царилъ-бы на землѣ. Цѣль христіанства была-бы тогда потеряна" 1).

Высщее же духовное отчество римскаго первосвященника—папы есть зиждительный принципъ единства всего человѣчества—единства религіознаго, моральнаго и соціальнаго. Подъ дѣйствіемъ отеческой власти Рима должны замолкнуть раздоры и несогласія и, вмѣсто вражды, раздѣленія и злобы, должна утвердиться всеобщая солидарность, всеобщее царство благодати и истины, любви и свободы.

Такова метафизическая идеологія папства у Соловьева. Но онъ не ограничивается только этимъ, а выдвигаетъ и по онь не ограничивается только этимь, а выдвигаеть и другія доказательства богоучрежденности и приматтства папь, которыя могуть быть разділены на два разряда:

1) библейско-экзегетическія и 2) историческія. Доказательства эти изложены Соловьевымь во второй части его книги:
"La Russie et l'Eglise universelle", подъ заглавіемъ: "Церковная монархія, основанная І. Христомъ". Мы будемъ излагать ихъ въ томъ порядкі, какъ они изложены у Соторьева и начинить прежив всего ст. показательства биб ловьева и начнемъ прежде всего съ доказательства библейско-экзегетическаго.

Почему духовное отчество въ Церкви Христовой для своего дъйствія требуетъ высшаго единоличнаго представителя въ лицъ папы? Отвъть на этотъ вопросъ Соловьевъ даетъ въ истолкованіи извъстнаго мъста изъ Евангелія даеть въ истолкованіи извъстнаго мъста изъ Евангелія Матеел (XVI, 13—14), гдф разсказывается о томъ, какъ Христосъ, проходя мимо Кесаріи Филипповой, спрашивалъ учениковъ Своихъ, за кого принимаетъ Его народная молва и услышалъ въ отвъть, что одни принимаютъ Его за Іоанна Крестителя, другів за Илію, третьи за пророка Іеремію.

Тогда Онъ обратился съ тъмъ же вопросомъ къ ученикамъ, и Симонъ Петръ, отвъчая Ему, сказалъ: "Ты Христосъ, Сынъ Бога живаго". Тогда Іисусъ сказалъ ему въ отвътъ: "Блаженъ Ты Симонъ, сынъ Іонинъ, потому что не плоть и кровь открыла тебъ это, но Отецъ. Мой, сущій на небе-

Will Fride

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 425.

сахъ. И Я говорю тебъ: Ты Петръ, и на семъ камнъ Я создамъ Церковь Мою и врата ада не одолъютъ ея. И дамъ тебъ ключи Царства Небеснаго; и что свяжешь не землъ, то будетъ связано на небесахъ; и что разръшишь на землъ, то будетъ разръшено на небесахъ".

Соловьевъ такъ начинаетъ изъяснение этого мѣста Евангелія: цѣль человѣчества— единеніе его съ Божествомъ. Ипостасное соединеніе уже совершилось въ лицѣ Христа— "совершеннаго Бога и совершеннаго человѣка".

Теперь дѣло Божественнаго домостроительства всту-

Теперь дъло Божественнаго домостроительства вступаетъ въ новую фазу. "Теперь вопросъ уже не въ физическомъ и личномъ единствъ, но въ нравственномъ и соціальномъ. Богочеловъкъ желаетъ вступить въ единеніе со всъмъ родомъ человъческимъ. Естественно, что для этого Онъ обращается не къ одной личности, а къ цълому человъчеству. "Созижду Церковъ Мою". Не сказалъ: "созижду Церкви Мои, а Церковъ Мою. Все человъчество, соединенное съ Богомъ, должно представить единое соціальное зданіе и надо найти прочное основаніе этому единству".

Истинное единеніе осповывается на взаимодъйствіи

Истинное единеніе осповывается на взаимодійствіи тіхть, которые соединяются. Поэтому со стороны человічества воплощенный Богъ требуеть, чтобы истина Его была принята свободно, но въ то же время и такть, чтобы этоть свободный актъ признанія быль вмісті и абсолютно истиннымъ и непогрішимымъ. Требуется полное совпаденіе человіческой свободы и Божественной истины. Но гдіз же въ человічествіз та точка, въ которой могло бы произойти это совпаденіе и которая, такимъ образомъ, послужила-бы твердымъ и непоколебимымъ фундаментомъ живого общенія Божества съ человічествомъ, могла-бы быть "основою и краеугольнымъ камнемъ христіанской Церкви". Христосъ по Своему всевідівнію уже напередъ зналъ этотъ камень, но чтобы показать, что выборъ Его не носить въ себіз ничего произвольнаго, Онъ обращается сначала "ко всеобщей подачіз голосовъ" и хочеть узнать, не можеть-ли Онъ быть узнанъ и утвержденъ мнізнемъ людской толпы, голосомъ народа. Но голосъ толпы народной отвітиль лишь произвольными и несогласными между собою заблужденіями на вопросъ Богочеловізка. Отсюда ясно, что онъ не можеть

быть выраженіемъ истины и, следовательно, Церковь Христова не можетъ быть основана на демократіи.

Тогда Христосъ обращается къ соиму учениковъ Своихъ и апостоловъ, къ вселенскому первоначальному собору: "А вы за кого почитаете Меня?" Но апостолы молчать. И это понятно. Чтобы единодушно свидътельствовать единую и чистую истипу, соборъ долженъ быть согласованъ.

Но апостолы, по догадкамъ Соловьева, "можетъ быть вовсе не были согласны между собою" и потому не свидътельствовали истины. "Ръшительный акть должень быть актомъ безусловно индивидуальнымъ, актомъ одного". Не толна върующихъ, не апостольскій соборъ, а одинъ только Симонъ отвъчалъ Іисусу: "Ты-Христосъ, Сынъ Бога живого". Онъ отвъчаль за всёхъ апостоловъ, но отвъчаль отъ собственнаго лица-, ex sese, non autem ex consensu ecclesiae",--не совътуясь съ ними, не ожидая ихъ согласія. Симонъ последовалъ голосу собственнаго сознанія, ш Іисусъ торжественно одобряя его, объявляеть, что это движеніе духа его, какъ-бы оно ни было индивидуально, исходить однако отъ Отца небеснаго, т. е. что это-актъ и божественный и человъческій вмъстъ, истинный союзъ существа абсолютнаго и субъекта относительнаго. Итакъ, "твердая точка, несокрушимая скала или камень, на который можно опереть богочеловъческое дъйствіе, найденъ. Одинъ человъкъ, который съ помощью Божіей отвічаеть за всіхъ, —воть конститутивное основаніе Вселенской Церкви. Она зиждется на невозможномъ единодушій всёхъ вёрующихъ, не на всегда сомнительномъ согласіи собора, но на реальномъ и живомъ единствъ князя апостоловъ... Лишь въ единеніи съ тъмъ камнемъ, на которомъ она основана, Церковь можетъ собирать истинные соборы и въ подлинныхъ формулахъ устанавливать истину" 1). 

Последнее представляется Соловьеву несомненнымъ историческимъ фактомъ, столь важнымъ, что его будто-бы привнавали даже сами восточные епископы, объявившіе не только знаменитый догматическій трактать папы Льва Великаго, но и письма папы Агазона произведеніемъ ап. Петра (Και μέγαν εφαινετυ, και δι, 'Αγαθώνος ο Πίτρος εφθέγγετο) 2). Crano

<sup>1)</sup> Цитиров. по кн. "Россія и Вселі. Церковь", стр. 175—186. 2) Collectio conciliorum (Mansi), XI, col. 658.

быть, хранителемъ божественной истины и высшимъ носителемъ божественнаго начала въ Церкви Христовой можетъ быть только единоличный носитель высшаго духовнаго отчества—римскій первосвященникъ.

Установленная въ лицѣ ап. Петра монархическая власть въ Церкви не есть только его личная, временная принадлежность, но постоянный церковный институтъ.

Это видно изъ такихъ соображеній.

І. Христомъ усвоены князю апостоловъ три аттрибута: 1) предназначеніе быть бозою зданія церковнаго чрезъ непогръщимое исповъдание истины; 2) полномочие владъть ключами (папской власти); 3) власть вязать и решить; только этотъ последній аттрибуть у него общій со всеми апостолами. Всв православные согласны съ твиъ, что апостольская власть вязать и рёшить не была присвоена двёнадцати, какъ частнымъ лицамъ, или въ качествъ временныхъ привиллегій, но что она есть начало и подлинный источникъ непрерывнаго священническаго права, которое оть апостоловъ перещло къ епископамъ и священникамъ Церкви Вселенской. Но если это такъ, то два первые аттрибута, присвоенные еще болве торжественнымъ и знаменательнымъ образомъ ап. Петру, не могутъ быть также привиллегіями, частными и случайными. Если главенство Петраинститутъ Вселенской Церкви, то онъ не можетъ быть временнымъ, такъ какъ "Богочеловъкъ не основывалъ учрежденій преходящихъ" 1). Стало быть, возвышенныя слова, обращенныя къ одному Петру, устанавливали въ единственномъ лицъ этого апостола державную и нераздъльную власть Вселенской Церкви на все время ея бытія и на весь ходъ ея развитія въ грядущихъ въкахъ.

Второе основание для усвоения монархической власти ап. Петру Соловьевъ видитъ въ перемѣнѣ имени Симона, что указываетъ на особую роль и призвание этого апостола. Только три случая перемѣны имени указывается въ Св. Писании.

ничной въръ предался Богу.

Іакову Богъ далъ новое имя, когда тотъ "въ таинствен-

<sup>1) &</sup>quot;Россія и Всел. Церковь", стр. 188.

ной борьбъ противопоставилъ живому Богу всю энергію человъческаго духа" 1). Третій случай — перемѣна имени Симону. Естественио, что эта перемѣна не могла не имѣть значенія. Ни одинъ изъ остальныхъ апостоловъ не получилъ новаго имени 2); это, конечно, потому, что никому изъ нихъ не предназначено той роли, которая указана ап. Петру. Только эта роль и обусловливала перемѣну имени Симону. Странно было-бы допустить, чтобы ради одного только совершенно случайнаго, преходящаго порыва, ради момента энтузіазма не только совершена была перемѣна имени, а даже точно предсказана задолго передъ тѣмъ, какъ ей совершиться.

Наконецъ, третье основание верховной власти ап. Петра заключается въ такихъ словахъ Христа: "это не плоть и кровь открыли тебъ, но Отецъ Мой, Который на небесахъ". "Предположеніе, что первое догматическое діяніе св. Петра проистекало лишь изъ его чисто человъческой и частной личности, безусловно опровергается прямымъ и свидътельствомъ Христа. Такимъ образомъ, это исповъдание Петра есть нъкоторый актъ sui generis—актъ, чрезъ который нравственное существо апостола вступило въ особое сношеніе съ Божествомъ; и благодаря этому сношенію человъческое слово могло непогръшимо выразить безусловную истину Слова и положить нерушимое основаніе Вселенской Церкви" 3). Хотя въ той-же главѣ Евангелія разсказывается, что Христосъ назвалъ ап. Петра "Сатаною" (Мв. XVI, 21—23), но это мъсто Евангелія легко примирить. "Симонъ Петръ, какъ верховный пастырь и учитель Вселенской Церкви, поддерживаемый Богомъ и говорящій за всёхъ, есть вёрный свинепогрѣшимый толкователь богочеловъческой истины; въ этомъ своемъ качествъ онъ-несокрушимая основа дома Божія и ключарь Царства Небеснаго.

тотъ-же Петръ, какъ частное лицо, говорящее и дъйствующее въ мъру своихъ природныхъ силъ и своего чисто человъческаго пониманія, можетъ говорить и дълать вещи недостойныя и даже сатанинскія. Но личные недостатки и

<sup>8)</sup> Тамъ-же, стр. 199—200.

грѣхи суть нѣчто преходящее, тогда какъ соціальная функція церковнаго монарха есть пребывающее" 1).

Не находитъ Соловьевъ противорвчія также и въ томъ, что "камнемъ" (т. е. основаніемъ) Церкви называется въ Св. Писаніи Христосъ, ап. Петръ и, наконецъ, всякій върующій (І Петр. II, 4—5). Онъ говоритъ такъ: "кажущемуся противорвчію этихъ трехъ истинъ намъ нужно противопоставить ихъ реальное и логическое примиреніе. Іисусъ Христосъ, единый камень Царства Божія въ чисто религіозномъ или мистическомъ порядкв, полагаетъ князя апостоловъ и его преходящую власть, какъ краеугольный камень Церкви въ порядкв соціальномъ, для христіанской общины; и каждый членъ этой общины... становится индивидуальнымъ, конститутивнымъ элементомъ, живымъ камнемъ этой Церкви, имвющей во Христв свое мистическое и (въ данное время) невидимое основаніе, а въ монархической власти Петрасвое общественное и видимое основаніе").

Правильность своихъ толкованій Евангельскаго текста, а, стало быть, и справедливость своихъ разсужденій о формальной основъ Церкви (единая глава) Соловієвъ подтверждаеть новымъ разсужденіемъ о, такъ сказать, матеріальной основъ Церкви, въ каковомъ разсужденіи старается вывести необходимость именно единой главы Церкви. "Бытіе всякаго человъческаго общества опредъляется идеями и учрежденіями, а посему общественное благосостояніе и прогрессъ зависятъ главнымъ образомъ отъ истинности идей, господствующихъ въ обществъ и добраго порядка, царствующаго въ управленіи имъ.

Церковь, какъ общество, должна обладать этими двумя качествами въ высокой степени; религіозныя идеи, исповъдуемыя ею, должны быть непогрѣшимо истинными; а ея строй долженъ соединять съ величайшей устойчивостью и величайшую способность дѣйствія въ заданномъ направленіи" 3). Церковь есть прежде всего общество, основанное на истинѣ. Коренной истиной Церкви является единство Божескаго и человѣческаго. Это—объективное основаніе Церкви. Но эта истина должна быть еще усвоена человѣчествомъ, а

The way of the work of the

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 201—202.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 208.

такъ какъ всякая истина не имѣетъ для человѣка внѣшнеобязательной силы, то, очевидно, лежащая въ основѣ Церкви истина должна быть усвоена вѣрою. Это—субъективное основание Церкви. Но чтобы вѣра была адэкватна истинѣ, субъектъ вѣры долженъ быть сообразнымъ съ истиной, а такъ какъ истина универсальна, то и субъектъ вѣры долженъ быть универсальнымъ; таковымъ субъектомъ можетъ быть не одинъ человѣкъ, а все человѣчество. Чтобы сдѣлаться субъектомъ истиной вѣры, человѣчество, очевидно, должно обладать единствомъ, а такъ какъ физическаго единства въ немъ нѣтъ, то требуется единство нравственное. Нравственное единство достигается любовью, которая устраняетъ злобу и вражду, раздѣляющую людей.

Но любовь къ цёлому человёчеству не можеть быть такою-же, какъ, напр., любовь къ семьй, родинй. Любить всёхъ иельзя, а потому любовь къ человёчеству не можеть быть сердечнымъ движеніемъ, а лишь моральнымъ актомъ подчиненія универсальной волй. Универсальной же воли, какъ таковой, не существуетъ въ фактической дёйствительности; фактически человёчество представляетъ комплексъ единичныхъ, не согласованныхъ воль. Очевидно, должна быть единая индивидуальная воля, которая бы объединяла всёхъ и была-бы, такимъ образомъ, центромъ всего человёчества.

Но нельзя допустить воли безъ волящаго; отсюда, единичная воля, желающая подчиниться волѣ универсальной, должна подчиниться волѣ одного, который представляетъ въ своемъ лицѣ всѣхъ.

Такимъ образомъ, одинъ, поскольку онъ представляетъ всёхъ, является инстиннымъ субъектомъ вёры, и вёра одного есть правило вселенской вёры. Будучи высшимъ учительнымъ авторитетомъ Церкви, папа тёмъ самымъ служитъ къ утвержденію единства въ организмѣ церковномъ.

Каждый върующій любить всёхъ въ лицъ папы и, следуя ученію папы, върують такъ, какъ въруеть вся Церковь.

"Любовь къ церкви, говоритъ Соловьевъ, имфеть реальный смыслъ лишь въ тфхъ, кто продолжаетъ признавать живого представителя Церкви, общаго отца всфхъ вфрующихъ, могущаго быть предметомъ любви въ томъ-же смыслф, какъ отецъ въ своей семьв, или глава государства въ монархической странв" 1). Таково значеніе высшаго духовнаго главы въ Церкви Христовой,—служить единенію всвхъ въ върв и любви, которую Соловьевъ понимаетъ не какъ извъстнаго рода чувство, настроеніе души по отношенію къ каждой отдъльной личности, но—какъ холодное подчиненіе индивидуальной воли волв всеобщей.

Не менъе могущественно отеческое руководительство папы и въ области соціальной жизни. Церковь есть не только совершенное единеніе людей съ Богомъ во Христь, но и соціальный порядокъ, утвержденный верховной волей, для исполненія въ немъ и чрезъ это челов вческаго единенія. Мы видъли, что теперь дъло Божественнаго домостроительства-не ипостасное, а нравственное и соціальное едипеніе Божескаго и человъческаго. "Цъль Божественнаго воздъйствія въ человъчествъ есть созданіе совершеннаго вселенскаго общества" 2). Человъкъ по необходимости есть существо соціальное, и поэтому соціальная жизнь его на землів не можеть оставаться внв божественнаго воздвиствія Христа, пришедшаго обновить всю полноту жизни людей. Но образованіе совершеннаго вселенскаго общества "не есть созданіе ex nihilo" 3). Матерія совершеннаго общества дана, это—несовершенное общество, человъчество, какъ оно есть.

Оно не исключается и не подавляется Царствомъ Вожіимъ; виды и внѣшнія формы земного общества сохраняются. Только все это освящается, преображается, какъ-бы возрождается. Для исполненія этого дѣла настоящимъ средствомъ не можетъ быть скрытое дѣйствіе Провидѣнія. Оно всегда необходимо, но само по себѣ недостаточно. Человѣчество должно само принять положительное участіе въ своихъ судьбахъ, должно реально и дѣйственно здѣсь, на землѣ пріобщиться къ невидимому и сверхъестественному правленію Христа, которое "необходимо должно быть облечено въявные и естественные соціальные виды" 4).

Для того, чтобы дъйствовать среди несовершеннаго человъчества и въ союзъ съ нимъ, совершенство божественной

化磁性水流性 医有比较小神经 电探点

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 217.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 218.

благодати и истины въ І. Христъ должно быть представляемо и носимо соціальнымъ учрежденіемъ, Божественнымъ по своему происхожденію, цъли, власти и средствамъ дъйствія і). Какъ центръ единства, это соціальное учрежденіе, эта верховная власть въ Церкви, оставляя просторъ различнымъ формамъ правленія, въ зависимости отъ условій мъста и времени. должна быть, однако, непремънно монархическая. При коллективномъ правленіи въ Церкви единство человъческаго дъйствія могло-бы быть достигнуто двоякимъ путемъ: или путемъ согласія всёхъ, или путемъ перевёса большинства, какъ въ свътскихъ собраніяхъ. Но "это послёднее продположение несовместимо съ величиемъ Бога, принуждаемаго въ такомъ случав приспособлять всякій разъ Свою волю и Свою истину къ случайнымъ группировкамъ мнѣній и произволу человѣческихъ страстей"<sup>2</sup>). Что же касается единодушнаго согласія всёхъ, то, конечно, ничего не можеть быть лучше его; но въ наличной действительности оно невозможно; это-идеалъ, котораго, по слову Христа (первосвященническая молитва), мы еще должны достигнуть. Итакъ, стало быть "совершенный кругъ Вселенской Церкви нуждается въ единомъ центръ не для того, чтобы быть совершеннымъ, но чтобы быть" 3). Христосъ предвиделъ эту необходимость церковной монархіи, потому и вручилъ "ключи царства небеснаго", символически обозначавшее всесторонную и всеобщую власть и управление въ Церкви, тому именно, кто одинъ непогръщимо исповъдалъ вселенскую истину о Немъ, какъ Богочеловъкъ.

, Покончивъ съ библейско-экзегетическими доказательствами приматства ап. Петра, Соловьевъ затъмъ приводитъ въ подтверждение его еще взгляды на этотъ предметъ: Филарета, митр. Московскаго, св. Іоанна Златоуста, Давида

Штрауса и Прессансэ. Митрополиту Филарету, по словамъ Соловьева, "первенство Петра представляется яснымъ и очевиднымъ" 4). Упомянувъ о томъ, что ап. Петру поручено было отъ Господа

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 218—219.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 220.
<sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 222.
<sup>4</sup>) Слова и ръчи Филарета, митр. Московскаго. Москва, 1873 г., т. II, стр. 214. Цитир. по Соловьеву. 

утвердить своихъ братьевъ (Лук. ХХП, 32), т. е. другихъ апостоловъ, митр. Филаретъ говоритъ: "подлинно, когда Воскресеніе Господа прежде всёхъ открылось мироносицамъ, сіе не утвердило апостоловъ въ вѣрованіи оному: "и яви-шася предъ ними яко лжа глаголы ихъ" (Лук. XXIV, 11). Но когда Воскресшій явился Петру, то и прочіе апостолы, прежде общаго всвмъ имъ явленія, уже съ твердостью говорили: "воистину воста Господь и явися Симону" (Лук. XXIV, 34). Наконецъ, должно-ли наполнить пустоту, оставленную въ ликъ апостольскомъ чрезъ отпадение Гуды? первый примъчаеть сіс Петръ и первый печется о семъ. Должно-ли, непосредственно по сошествіи Св. Духа, торжественно начать проповъдь Евангельскую? ..., Ставъ же Петръ со единонадесятью" первый изъ нихъ "воздвиже гласъ свой" (Дънн. II, 14). Должно-ли положить основание Церкви Христовой между язычниками такъ-же, какъ между Гудеями?-Петръ креститъ Корнилія; и уже не въ первый разъ исполняется надъ нимъ Слово Христово: "ты еси Петръ и на семъ камени созижду Церковь Мою" 1). Но "краснорвчивый учитель современной русской Церкви является лишь особымъ отголоскомъ еще болве краснорвчиваго учителя древней Греческой Церкви---Іоанна Златоуста", который, опровергая возраженія противъ первенства Петра, высказываетъ мижніе, что "князь апостоловъ, которому вст были вручены Христомъ, имълъ право самъ своею властью назначить преемника Іудъ и, если, въ данномъ случав, онъ призвалъ на совъть остальныхъ апостоловъ, то это ни мало не являлось для него обязательнымъ, а было лишь актомъ доброй его воли"<sup>2</sup>).

Мы ограничимся только приведенными ссылками Соловьева на митр. Филарета и Іоанна Златоуста, какъ наиболѣе типичныхъ представителей восточнаго православія, и не станемъ приводить другихъ его ссылокъ, тѣмъ болѣе, что ссылка на Д. Штрауса у него голословна (приведена только одна цитата, см. стр. 244), а на Прессансэ не особенно удачна, такъ какъ не доказываетъ того, что нужно было доказать.

Доказавъ, что ап. Петру была вручена верховная власть въ Церкви, Соловьевъ съ несомнънностью полагаетъ, что преемниками ап. Петра могли быть только римскіе папы.

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 214.

<sup>2) &</sup>quot;Россія и Всел. Церковь", стр. 246.

Онъ разсуждаеть такъ: если признана верховная власть Вселенской Церкви, то непремѣнио гдѣ-нибудь она должна же быть. Но "ни Константинопольскій патріархъ, ни Санктпетербургскій Синодъ не имѣютъ и не могутъ имѣть претензіи представлять собой камень Вселенской Церкви" 1). Отсюда слъдуетъ, что нужно или отказаться отъ единства Церкви и признать состояніе раздѣленія, безпорядка и порабощенія нормальнымъ состояніемъ Церкви, или признать права и дъйствительную цънность одной и единственной изъ всъхъ существующихъ властей, всегда проявлявшей себя, какъ центръ церковнаго единства. Внъ единенія съ этой Церковью, "внъ Рима имъются только національныя церкви (Армянская, Греческая), или церкви государственныя (Русская, Англиканская), или же секты, основанныя отдёльными лицами (лютеране, кальвинисты, ирвингіане). Одна только римская, католическая Церковь не представляеть ни національной Церкви, ни Церкви государственной, ни секты, основанной человъкомъ.

Это единственная Церковь во всемъ мірѣ, сохраняющая и утверждающая начало вселенскаго соціальнаго единства противъ эгоизма индивидовъ и партикуляризма націй; она одна сохраняетъ и утверждаетъ свободу духовной власти противъ абсолютизма государства; только ее, однимъ словомъ, не одолъли врата ада" 2).

Итакъ, "папство есть единственная международная и независимая власть, единственная дъйствительная и пребывающая основа для вселенскаго действія Церкви" 3).

Кромъ того, центромъ природной всемірной римской имперіи, какъ мы уже внаемъ, былъ городъ Римъ, а потому и центромъ вселенской церковной монархіи, замънившей собою природную, также долженъ остаться этотъ городъ. Стало быть, "перенесеніе въ Римъ верховной церковной власти, установленной Христомъ въ лицѣ ап. Петра, есть очевидный факть, подтверждаемый церковнымъ преданіемъ и оправдываемый логикой вещей. Что-же касается вопроса, какъ и въ какихъ формахъ власть Петра перешла къ римскому епископу, то здвоь мы имвемъ дъло съ исторической 1) Тамъ-же, стр. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 250.

т) тамъ-же, стр. 250.

в) Тамъ-же, стр. 251.

проблемой, научное разръшение которой, въ виду отсутствія формальныхъ свидътельствъ, представляется невозможнымъ" 1). Хотя, впрочемъ, Соловьевъ самъ лично въритъ въто, что папа Римскій—наслъдникъ ап. Петра и приводитъ историческія доказательства этого положенія. Таково прежде всего свидътельство Иринея отъ ІІ в., показывающее, что "римская Церковь уже въ то время признавалась во всемъ христіанскомъ мірѣ за центръ единства, а римскій епископъ постоянно пользовался верховнымъ авторитетомъ" 2).

Таковы далве факты исторіи, показывающіе, что "монархическая власть Вселенской Церкви была въ первыя времена христіанства лишь еле замітнымъ, но полнымъ жизни зачаткомъ; во второмъ въкъ зачатокъ этотъ уже видимо развился, свидътельствомъ чему могутъ служить дъянія папы Виктора; а затъмъ дъянія папъ Стефана и св. Діонисія въ третьемъ и дъянія папы Юлія І-го въ їV в.в. Въ слъдующемъ въкъ мы видимъ уже, какъ этотъ верховный авторитеть и эта монархическая власть римской Церкви-при папъ Львъ І-мъ-выростаетъ въ небольшое, но кръпкое деревцо; и, наконецъ, къ IX в. папство представляетъ уже знакомое намъ могучее и величественное дерево, покрывающее христіанскій міръ тінью своихъ вітвей" 3). Таковъ основной фактъ, историческое проявление и исполнение божественныхъ словъ: "ты—Петръ" и т. д., и мы теперь, говорить Соловьевъ, "исповъдуя, что епископъ Рима—истинный преемникъ ап. Петра и-какъ таковой-непоколебимый камень Церкви и ключарь Царства небеснаго, оставляемъ въ сторонъ вопросъ о томъ, былъ-ли князь апостоловъ тълесно въ Римъ". Хотя это засвидътельствовано преданіемъ, но мы можемъ даже допустить, что ап. Петръ никогда тълесно не быль въ Римв и въ то-же время "съ религіозной точки зрвнія утверждать факть духовной и мистической передачи его верховной власти епископу въчнаго города" 1).

При этомъ, Соловьевъ ссылается на подобный же примъръ съ ап. Павломъ, который, хотя и не былъ непосредственнымъ ученикомъ Христа, и начало его апостольства

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 251—252.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 253—4.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 255—256.

является фактомъ мистическимъ и чудеснымъ, но тъмъ не менъе онъ почитается всъми христіанами за одного изъ величайшихъ апостоловъ.

Впрочемъ, Соловьевъ не считаетъ нужнымъ "излагать въ подробностяхъ историческое развитіе папства и восроизводить безчисленныя свидътельства православнаго преданія, подтверждающія законность верховной власти папъ во Вселенской Церкви" 1), а останавливается съ этой ц**ъ**лью на одной достопамятной въ судьбахъ папства эпохв, именносерединъ V в., когда Римская Церковь была столь достойно представлена папой, св. Львомъ Великимъ. "Намъ будетъ любопытно, говорить Соловьевь, какъ этоть римскій первосвященникъ, признаваемый святымъ и въ греко-россійской церкви, смотрѣлъ на свою власть и какъ утвержденія его по этому поводу были приняты восточной частью Церкви"2). Всв историческія свидвтельства въ этомъ случав сводятся къ письмамъ и посланіямъ св. папы Льва Великаго и восточныхъ святителей и къ исторіи IV вселенскаго (Халкидонскаго) и Ефесскаго ("Разбойничьяго") соборовъ.

Соловьевь прежде всего останавливается на изложеніи взглядовь папы Льва Великаго и съ этой цёлью приводитъ нёсколько рёчей, много писемъ и посланій его. Мы не станемъ полностью излагать ихъ содержаніе, а укажемъ лишь только самыя главныя и существенныя черты послёдняго.

Такъ, въ приводимыхъ Соловьевымъ документахъ мы находимъ мысли о томъ, что ап. Петръ есть князь апостоловъ, основа и глава Церкви Вселенской 3); что папа римскій—непосредственный наслёдникъ правъ и привиллегій ап. Петра, а стало быть, и представитель Вселенской Церкви 4); что на папъ лежитъ попеченіе о всёхъ церквахъ вселенной 5) и отвётственности за ихъ миръ и порядокъ 6); что папа наставляетъ всёхъ истинамъ христіанской вёры 7) и опредёляеть эти истины такъ, что вселенскій соборъ не

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 260

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 260—261.

<sup>- &</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 261—263.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ-же, стр. 264. <sup>6</sup>) Тамъ-же, стр. 266.

<sup>7)</sup> Тамъ-же, стр. 268-инструкція легату Пасхазину.

долженъ уже разсуждать о догмать, опредыленномъ папой 1); что отъ папы зависить поручать, кому слыдуеть, управление Церковью 2) и т. д. "Хотя святой Левъ, говорить Соловьевъ, признавалъ свободное согласіе идеаломъ церковнаго единства, но онъ ясно различалъ въ этомъ единствы начало власти и начало совыта: Святой Престолъ опредыляеть, а вселенскій соборъ соглащается" 3). Однимъ словомъ, въ рычахъ, посланіяхъ и письмахъ Льва Великаго Соловьевъ находитъ чуть не полную теорію папства и даже зачатки догмата о непогрышимости напъ ех cathedra.

Изложивъ взгляды Льва Великаго на первенство ап. Петра и папскую власть, Соловьевъ затъмъ обращается къ тому, какъ отнеслась Восточная Церковь къ властнымъ идеямъ св. папы Льва Великаго.

Съ этой цёлью онъ изслёдуеть акты греческихъ соборовъ, современныхъ этому папъ и относящіеся сюда документы (V, VI и VII томы собранія Mansi) и находить, что восточная церковь была вполнъ солидарна съ высказанными Львомъ Великимъ идеями. Для доказательства онъ приводить нъсколько писемъ, въ которыхъ будто-бы ясно высказывается признаніе папскаго авторитета. Приведемъ изъ этихъ писемъ только два, какъ наиболе важныя: изъ нихъ одно принадлежитъ св. патріарху Константинопольскому Флавіану, а другое блаж. Өеодориту, еп. Кирскому. "Все это дъло, пишетъ Флавіанъ папъ по поводу ереси Евтихія, нуждается только и исключительно въ единомъ ващемъ рѣшеніи, которое можетъ все привести къ миру и тишинъ. Такимъ образомъ, возникшая ересь и вызванная ею смута будуть окончательно подавлены, съ помощью Божіей, священнымъ посланіемъ вашимъ, что сділаетъ безполезнымъ, связанное вообще съ значительными трудностями, созваніе собора" 4).

Өеодоритъ-же, еп. Кирскій, также пишеть папі: "вамъ принадлежить первенство по всяческимъ основаніямъ. Престоль вашъ украшенъ всякаго рода преимуществами, но въ особенности преимуществомъ віры... А мні остается

ME AND ARREST

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 268.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 273.<sup>4</sup>) Тамъ-же, стр. 279.

ждать рѣшенія вашего апостольскаго престола. И молю и прошу вашу святость, да будеть надо мной, оклеветаннымъ, праведный судъ власти вашей: повелите только и прибѣгу принять отъ васъ ученіе мое, въ которомъ я желалъ лишь слѣдовать по стопамъ апостольскимъ" 1).

Но Соловьевъ не ограничивается только приведенными документами, а обращается къ исторіи соборовъ и прежде всего къ исторіи Ефесскаго ("Разбойническаго") собора 449 г., который, по его словамъ, воочію показалъ греческимъ епископамъ, "чъмъ можетъ быть вселенскій соборъ безъ папы". Онъ разсказываеть исторію этого собора и при этомъ выгодно оттыняеть дыятельность легатовь папы, въ особенности Иларія, діакона римской церкви, который, увидъвъ, что преданные Діоскору епископы провозгласили торжество своего начальника, воскликнулъ: "Contradicitur"!—и "убійцы патріарха константинопольскаго не осмілились прикоснуться къ діакону римской церкви" <sup>2</sup>). Послѣ этого "не прошло и двухъ лѣтъ, какъ римское contradicitur обратило "святѣйшій вселенскій соборъ въ Ефесъ" въ "Ефесское разбойничество", низложило митрофорнаго убійцу, вызвало причисленіе его жертвы къ лику святыхъ и привело къ созыву, подъ председательствомъ римскихъ легатовъ, действительнаго вселенскаго собора—Халкидонскаго 2).

Излагая кратко исторію этого послѣдняго (собора), Соловьевь оттѣняеть главнымь образомь тѣ моменты, гдѣ въ выгодномь свѣтѣ представляется папа Левъ Великій и его легаты, предсѣдательствовавшіе на этомъ соборѣ. Оба легата (Пасхазинъ и Люценцій) держали на соборѣ рѣчи, въ которыхъ прямо и ясно заявляли обычныя папскія притязанія на главенство и верховную власть въ Церкви, и восточные! епископы, бывшіе на втомъ соборѣ, не заявили протеста противь рѣчей папскихъ легатовъ. Мало того, когда было прочитано догматическое посланіе папы по вопросу о соединеній естествь въ Інсуоѣ Христѣ, то православные епископы привѣтствовали его; восклицая: "Петръ сказалъ устами Льва!" в). Затѣмъ, легаты папы въ одномъ изъ постановленій собора провели мысль, что вселенскій соборь—

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 279—280.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр: 290.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 298.

Sandrage Species of the

<sup>्</sup>राच्या १८५० मध्य व्यक्ति । स्ट्राम्बर्गास्ट्रीयाच्या स्ट्राम्बर्गास्ट्रीयाच्या ।

только органъ, чрезъ который дёйствуетъ верховная власть папы и со стороны восточныхъ епископовъ снова не послёдовало протеста. Наконецъ, торжественное признаніе верховной власти папы на Халкидонскомъ соборѣ увѣнчалось посланіемъ восточныхъ епископовъ, обращеннымъ ко Льву, въ которомъ они пишутъ такъ: "ты чрезъ викаріевъ своихъ предводительствовалъ и направлялъ все множество отцовъ, какъ голова правитъ членами (ώ; херахѝ μελῶν), указавъ имъ истинный смыслъ догмата" 1).

Итакъ, дѣлаетъ Соловьевъ заключеніе, чтобы отвергнуть, какъ хищеніе и заблужденіе, первенство власти и учительнаго авторитета римскаго престола, недостаточно, какъ мы видимъ, объявить хищникомъ и еретикомъ такого человѣка, какъ св. Левъ Великій: надо еще обвинить въ ереси вселенскій соборъ въ Халкидонѣ и всю православную Церковь пятаго вѣка" <sup>2</sup>). Этими словами и кончаются историческія доказательства приматства папъ у Соловьева.

Поэтому, закончимъ и мы рвчь о папствв и скажемъ, хотя-бы кратко, объ идев царскаго и пророческаго служенія, которыя, какъ мы видвли выше, входять въ качествв необходимыхъ составныхъ элементовъ въ его церковно-общественный идеалъ "свободной теократіи".

Мы уже знаемъ, что христіанство, по Соловьеву, не есть только религія личнаго спасенія, но и соціальнаго возрожденія, что оно не только индивидуально, но и соціально. "Чтобы спасти "лежащій во злѣ" міръ, христіанство должно смѣшаться съ этимъ міромъ", говоритъ Соловьевъ 3). Для этой-то цѣли Христосъ и основалъ Церковь, которая должна войти въ тѣсный союзъ съ государствомъ—этой главной формой соціальной жизни—и подчинить его своему спасающему дѣйствію. Государство должно сдѣлаться христіанскимъ и воплощать въ порядкѣ общественномъ и политическомъ начала истинной религіи, которыя представлены и сохранены Церковью,—этимъ единственнымъ путемъ ко спасенію, открытымъ Христомъ человѣчеству. А такъ какъ высшимъ руководителемъ Церкви является папа, то слѣдовательно, его отеческому руководству подлежитъ не только

AND LOTE OF THE PERSON.

But appropriate applications

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 299.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 299.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 430.

духовная, но и соціальная жизнь христіанскаго человічества. Но папство не можеть дійствовать въ данной области прямо и непосредственно. Поэтому, "политическое дійствіе папства не должно быть непосредственнымъ. Какъ Божественный Отецъ дійствуетъ и проявляетъ Себя въ твореніи чрезъ Сына, Слово Его,—точно такъ-же Церковь Бога, духовное отчество, вселенское папство должно дійствовать и проявляться въ мірів внішнемъ чрезъ посредство христіанскаго государства, въ Царской власти Сына.

Государство должно быть политическимъ органомъ Церкви, мірской владыка долженъ быть Словомъ владыки духовнаго" <sup>1</sup>).

Стало быть, папство, по образу Божественнаго отчества, должно породить вторую общественную власть,— власть сыновнюю, каковую и представляеть собою власть царская. "Христіанскій царь, король, императоръ или что-либо другое подобное, по преимуществу,— духовный Сынъ первосвященника" 2), говорить Соловьевъ.

Если единство Церкви сосредоточивается и реализуется въ первосвященникъ, то и единство государства должно реализоваться также въ личности царя и, если существуетъ сыновнее отношеніе между христіанскимъ государствомъ, какъ таковымъ, и Церковью, то это отношеніе должно существовать реально, и, такъ сказать, ипостасно между главою государства и главою Церкви.

Итакъ, стало быть, только чрезъ мірскую власть царя первосвященникъ долженъ руководить соціальной жизнью. Напа — духовный вождь человъчества, а потому его руководительство человъчествомъ нооитъ духовный, а не мірской характеръ. Мірскія і средства, необходимыя для реализаціи Царства Божія на землъ ("свободной теократіи"), находятся въ распоряженіи мірской власти. Первосвященникъ только указываетъ народу, куда идти; ведеть же народъ по указанному направленію мірская (царская) власть.

Но Христосъ быль не только священникъ и царь, но и пророкъ и, какъ таковой, Онъ далъ и христіанскому обществу его безусловную форму въ троичной монархіи.

ARE AND AREAS OF

人。据在"国际",中第一个政策。

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 430.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 428.

Основывая Церковь на Своемъ священствѣ, освящая государство Своей царской властью, Онъ позаботился также и объ ихъ единствъ и ихъ согласномъ развитіи, оставивъ міру свободное и живое дѣйствіе Своего пророческаю духа. И какъ священство и царская власть Богочеловѣка обнаруживаютъ Его Божественную сущность чрезъ посредство человъческихъ органовъ, такъ и Его пророческое достоинство должно имъть подобное-же проявление. "Необходимо признать, поэтому, въ христіанскомъ мірѣ третье главное служеніе, представляющее синтетическое единство двухъ первыхъ (подобно тому, какъ Св. Духъ представляетъ Собою единство двухъ первыхъ ипостасей Св. Троицы — Отца и Сына), указующее Церкви и государству совершенный соединенный идеалъ обожественнаго человъчества, какъ высшую цёль ихъ совм'встнаго дёйствія" 1).

Пророки по преимуществу суть носители богочеловъческаго сознанія и представители того глубочайщаго нравственнаго соединенія всего человъка и міра съ Богомъ, соединенія, ради котораго существують и священство и царство. Поэтому, въ извъстномъ смыслъ пророкъ есть высшая изъ трехъ теократическихъ властей.

Въ христіанствъ институтъ пророчества не упраздненъ по праву. "Духъ пророческій не могъ изсякнуть и угаснуть во вселенскомъ тълъ Христовомъ, говоритъ Соловьевъ. Онъ дышить, гдѣ хочеть и говорить ко всѣмъ въ мірѣ,— къ священникамъ, царямъ и народамъ" <sup>2</sup>). Но въ дѣйствительности этотъ институтъ сошелъ съ исторической сцены и лишь въ исключительныхъ случаяхъ выступалъ на ней, большей частью въ извращенныхъ формахъ. Въ отсутствіи его Соловьевъ видитъ причину всёхъ аномалій средневёковой и новой исторіи.

Опредъляя характеръ современнаго пророка, какъ дъйствительнаго выразителя и носителя свободы внутренней и внъшней, Соловьевъ находить, что таковымъ можетъ быть только тотъ, кто внутренно не связанъ никакою внешностью, кто въ послѣднемъ основаніи не знаетъ другого мѣрила сужденій и дѣйствій, кромѣ доброй воли и чистой совѣсти. Пророки, по Соловьеву, то какіе-то "свободные общест-

<sup>1) &</sup>quot;Россія и Всел. Церковь", стр. 436. 2) Тамъ-же, стр. 436.

венные дъятели", "свободные предначинатели прогрессивнаго, соціальнаго движенія".

Они должны просвъщать народы и ихъ государей "въ дълъ уясненія предъ ними полнаго идеала человъческаго союза" 1) и т. д.

Само собою понятно, что пророческое служение, прохождение коего опредъляется единственно внутренними и чисто духовными условіями, не можеть имъть никакого характера внъщней принадлежности.

Итакъ, соотвътственно тремъ служеніямъ и властямъ Христа, а также по аналогіи съ тремя лицами Св. Троицы, и міръ Христіанскій (или Вселенская Церковь въ широкомъ смыслѣ слова) развивается, какъ троякое богочеловъческое соединеніе: есть соединеніе священное, гдъ преобладаетъ божественный элементъ въ традиціонной неизмѣнной формѣ, образуя Церковь, въ тесномъ смысле, - какъ храмъ, зданіе Вожіе; есть соединеніе царское, гді господствуєть (относительно) человъческій элементь, образуя христіанское государство (что соотвётствуеть Церкви, какъ тёлу Христову), и есть, наконецъ, единство (соединеніе) пророческое, еще недостягнутое, гдв божественный и человвческій элементъ должны вполнъ проникать другъ друга, въ свободномъ и обоюдномъ сочетаніи образуя совершенное христіанское общество (Церковь, какъ Невъста Христова). Каждый изъ трехъ представителей теократіи (первосвященникъ, царь и пророкъ) имъетъ свою самостоятельную сферу дъйствія, но по самому характеру этихъ сферъ они находятся въ опредвленномъ взаимоотношеніи другь къ другу. "Священникъ направляеть, царь управляеть, пророкъ исправляеть. Въ порядкъ Божественнаго управленія священству принадлежить авторитеть, основанный на преданіи, царь обладаеть властью, утвержденной на законв, пророкъ пользуется свободой личнаго почина 2). Полнота теократического идеала

·胡笳 (4) 19 19 19 19 19 19 19

<sup>1)</sup> Идея и функцій пророческаго служенія у Соловьева представляются вообще какъ-то неясно и туманно, что, какъ надо полагать, объясняется твмъ, что въ его сознаніи эта идея не успъла развиться до цолной опредвленности и ясности. Его вниманіе было обращено главнымъ образомъ на идею первосвященническаго-папскаго служенія и благодаря этому, идея пророчества осталась какъбы въ тъни.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. IV, etp. 145.

требуеть равномърнаго и гармоническаго развитія этихъ трехъ орудій Божественнаго управленія человъчествомъ, пока послъднее не достигнеть идеала — состоянія царскаго и пророческаго священства (малхут коханим — regnum sacerdotale), когда люди будуть уже иаходиться въ непосредственномъ общеніи со Христомъ и не будуть нуждаться ни въ первосвященникъ, ни въ царъ и пророкахъ, какъ особомъ общественномъ институтъ.

Теперь-же, пока человъчество еще не достигло указаннаго идеала, чъмъ совершеннъе единеніе этихъ трехъ одновременныхъ представителей теократіи, тъмъ ръшительнъе побъда Вселенской Церкви надъ роковымъ закономъ времени и смерти, тъмъ тъснъе связъ, соединяющая наше земное существованіе съ въчной жизнью Божественной Троицы.

Н. И. Н.

(Продолжение будетъ).





## Правда о Қантѣ.

(Тайна его успъха).

(Продолженіе) \*).

#### XIII.

И "синтетическія основоположенія", и "категоріи" Канта составляють суть апріоризма и центръ тяжести всего "критицизма" Канта: они составляють "необходимыя условія" "чистаго естествознанія", "чистаго разума" и вообще всякаго "объективнаго и общеобязательнаго знанія". "Что вообще существують основоположенія, говорить Канть, это должно приписывать исключительно чистому уму; онъ есть не только способность правиль... но даже источникъ основоположеній... Даже законы природы ...заключають въ себъ признакъ необходимости... всъ законы природы безъ исключенія подчинены высшимъ основоположеніямъ ума..." 1).

Всв категоріи и основоположенія, утверждаєть Канть, не добыты изъ опыта, а напротивь предшествують всякому опыту и двлають его возможнымь. Это повторяєтся Кантомъ постоянно и при всвхъ случаяхъ; но доказательство его сводится лишь къ одному соображенію, которое я выписываю изъ самаго совершеннаго класса, т. е. изъ "аналогій опыта", обусловливающихъ "чистое естествознаніе". "Чистыя понятія ума, говорить Канть, заключають въ себъ необходимость, съ которой опыть никогда не можеть сравняться. Понятіе причины заключаєть въ себъ правило, по которому изъ одного состоянія по необходимости вытекаеть другое; между

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1914 г.

<sup>1)</sup> Kant, Kritik d. rein. Vern. 2 Aufl. S. 197-198.

тёмъ опытъ можетъ намъ показать лишь то, что часто или, въ крайнемъ случав, обыкновенно за однимъ состояніемъ вещи слёдуетъ другое: поэтому опыть не можеть дать ни строгой всеобщности, ни необходимости" 1). Если бы причинность была присуща вещамъ въ себв, а не нашему духу, разсуждаетъ Кантъ, то тогда она добывалась бы извнв, т. е. а розтегіогі, путемъ чувственныхъ воспріятій; следовательно, она не могла бы имъть для насъ признака общеобязательности и необходимости. Мы имъли бы дъло съ сочетаніями обычными и очень въроятными, но не необходимыми. На самомъ дълв, у насъ есть сужденія необходимыя: егдо таковыя обусловлены стріорными понятіями и основоположеніями, независящими отъ опыта. Таковъ единственный аргументъ Канта.

Эта "необходимость" и "всеобщность" можеть быть объяснена только врожденностью ассоціацій, способностей и разныхъ силь душевныхъ, какъ я это доказалъ въ своемъ послѣднемъ изслѣдованіи <sup>2</sup>). Но Кантъ и кантіанцы ничего не хотять знать о врожденности апріоризма.

Вся теорія познанія Канта объясняется однимъ чудодъйственнымъ талисманомъ "апріоризма", который, какъ я доказалъ въ своемъ изследованіи, неверно примененъ Кантомъ и въ его оригинальномъ пониманіи апріоризма, т. е. и въ "трансцендентальномъ" смыслъ. Правда, въ Критикъ чистаго разума иногда пробивается и "здравый смыслъ" Рида, но онъ не вяжется съ цълымъ ученіемъ Канта, и притомъ онъ затуманенъ неуклюжей схоластической терминологіей. Благодаря соединенію въ Критикъ чистаго разума противоръчивыхъ взглядовъ, въ философіи Канта могутъ отыскать свое и эмпиристы, и раціоналисты: Кантъ своемъ туманномъ изложеніи, маскирующемъ противоръчія, могъ сразу угодить и твмъ и другимъ противникамъ. Но это не значить, что онь ихъ "примирилъ" и устранилъ противоръчія, что отчасти удалось его предшественникамъ Лейбницу и Риду.

Кантъ озаглавилъ свое знаменитое произведение "Кри-

<sup>1)</sup> Kant, Prolegomena § 33.

<sup>2)</sup> И. С. Продана, Познаніе и его объектъ... гл. VII и гл. VIII, а также гл. VI, §§ 13 и 14, IX гл. §§ 1—5, 14—17.

тикой чистаго разума"; но еще современники Канта, а въ последній полувекь Когень заявляють, что онь вы немь же даеть и "теорію опыта". По моему, теоріи, какъ цёльной научной системы, не представляеть его Критика даже относительно разума: внъшняя симметричность дъленія еще не даетъ внутренней связи и научной системы, что составляетъ признакъ "теорій". У Ламберта, двіїствительно, дается цвлая теорія опыта, которая содержится въ ero Neues Organon (1764), т. е. за 17 лътъ до появленія Критики чистаго разума. А Кантъ относительно опыта ограничивается только утвержденіями, что самый опыть невозможень безь апріорныхъ формъ мышленія—воззрѣній пространства и времени, категорій и "синтетическихъ основоположеній чистаго ума". Эти свои излюбленныя положенія Кантъ повторяетъ безчисленное множество разъ, доводя читателя до отвращенія и скуки; но отъ этого ничуть не увеличивается убъдительность или научное достоинство его положенія. Такъ какъ Кантъ слово "опытъ" употребляетъ въ двухъ различныхъ значеніяхъ, то читатель въ началь не можетъ разобраться въ разсужденіяхъ Канта, считая ихъ сплошными недоразумівніями 1). На самомъ дѣлѣ, относительно "опыта" въ смыслѣ знанія, добываемаго при помощи нашихъ органовъ чувствъ, въ утвержденіяхъ Канта имвется нвчто цвиное и вврное; но Кантъ не сумълъ его ни доказать, ни выяснить. Дъло въ томъ, что даже въ простыхъ воспріятіяхъ имфются сверхчувственные элементы, какъ я это доказаль въ своей психологіи и въ своемъ последнемъ изследованіи о познаніи: следовательно безъ этихъ сверхчувственныхъ (или "рефлексіи" Локка) невозможно опытное знаніе. Но Кантовы апріорныя формы не совпадають съ доказанными мною сверхчувственными элементами 2). Его "пространство"

<sup>1)</sup> Слово "опыть" Канть и въ Критикъ чист. раз. и въ Пролегоменахъ употребляеть въ двухъ значеніяхъ: 1) въ смыслъ чувственныхъ воспріятій, безъ обработки разсудка; (Vaihinger, ор. cit. I, рад. 165, 176 et 177; 2) какъ продуктъ разсудка (категорій) и чувственныхъ воспріятій. (Kant, a) Krit. d. rein., Vern. 1. Aufl. S. 110. b)—Proleg. §§ 20 и 84).

<sup>2)</sup> См. И. С. Продань, 1) Практич. руков: по психологіи, Харьковь 1908, XV, XVIII и XX; 2) Познаніє и его объекть, оправданіе здраваго смысла, Харьковъ 1918, гл. IX, §§:1—6, 9 и 10; гл. VII, §§ 1—4, гл. VIII, §§ 1—4.

(безконечное и трехъ измъреній), а еще въ большей степени его "категоріи" отсутствують при зарождающемся знаніи: безъ нихъ возможенъ весьма общирный опытъ, а равно и знаніе.

Кантъ попутно постоянно повторяетъ, что однѣ формы безъ матеріи познанія не могутъ дать объективнаго знанія: и форма и матерія познанія (доставляемая чувствами) взанино пополняютъ другъ друга и только въ своей совокупности даютъ намъ знаніе 1). "Поэтому чистыя понятія ума не имѣютъ никакого значенія, если они уклоняются отъ предметовъ опыта и направляются на вещи въ себѣ ("пошепа")"... "Всѣ синтетическія основоположенія а priorі не что иное, какъ принципы возможнаго опыта и никогда не могутъ относиться къ вещамъ въ себѣ; а только къ явленіямъ, какъ предметамъ опыта" 2). Въ этихъ разъясненіяхъ Кантъ видитъ "полное разрѣшеніе Юмовской проблемы" относит. понятія "причина" 3).

Файхингеръ подводитъ итогъ "гигантскому труду" Канта въ слъдующихъ двухъ отвътахъ на поставленные выше вопросы:

- "1) Разумъ возможенъ только благодаря опыту.
- 2) Опытъ возможенъ только благодаря разуму" 4).

На самомъ дѣлѣ, оба эти "отвѣта" были извѣстны еще въ древнегреческой философіи, напр. у Демокрита. Въ новѣйшей философіи первый "отвѣтъ" признанъ эмпиристами, а второй "отвѣтъ" въ измѣненной формулировкѣ признавался и Локкомъ въ его "рефлексіи", и Ридомъ—въ его "здравомъ смыслѣ".

#### XIV.

Оригинальнымъ открытіемъ Канта считается его различеніе сужденій "аналитическихъ" и "синтетическихъ"; на самомъ дѣлѣ, это различіе, какъ мы видѣли, сдѣлано еще Лейбницомъ, но только подъ другими наименованіями.

Kant, Prolegomena § 20.

<sup>2)</sup> Kant, Prolegomena § 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid.

<sup>4)</sup> Vaihinger, op. cit. I t. pag. 7.

"Аналитическими" сужденіями Кантъ называетъ такія сужденія, въ которыхъ сказуемое не прибавляетъ *новаго* эле-мента познанія, новаго признака, который не заключался бы уже въ понятіи подлежащаго. Такъ напр., сужденіе "всѣ тъла протяженны", по Канту, — аналитическое сужденіе, такъ какъ признакъ протяженности уже заключается въ понятій тыла. Вслыдствіе этого аналитич. сужденія, будто, не расширяютъ круга нашихъ познаній. Напротивъ, синтетическія сужденія присоединяють въ сказуемомъ новый признакъ, не заключаемый въ подлежащемъ. Вслъдствіе этого они расширяють кругь нашихъ познаній. Такъ напр., въ сужденіи "всё тёла имёють тяжесть" признакъ тяжести не заключается въ понятіи "тёло": слёдовательно къ послёднему понятію въ данномъ сужденіи присоединенъ новый признакъ (тяжести), и такимъ образомъ наше знаніе о тѣлѣ расширено 1). Лейбницъ такія истины называетъ "фактическими" и не видить въ нихъ признака "необходимости". Кантъ напротивъ, думаетъ, что и синтетическія сужденія могутъ быть апріорными и могутъ заключать въ себѣ признакъ "необходимости". Такими апріорными синтетическими сужденіями онъ считаетъ всѣ истины математическія и многія истины естествознанія. Относ. математическихъ истинъ Кантъ приводить лишь одинъ примъръ, и то только во второмъ изданіи своей Критики ч. разума (В 205), и въ своихъ Продегоменахъ (§ 2). Однако и этотъ единственный примъръ показываеть, что Канть не различаеть грамматическаго предложенія отъ логическаго сужденія, что онъ грамматическое подлежащее принялъ за субъектъ логическаго сужденія. Его единственный примъръ, будто суждение 7+5=12 есть синтетическое сужденіе, доказываеть какъ разъ обратное. Если его выразить словами, то мы будемъ имѣть слѣдующее сужденіе: "Сложеніе пяти и семи даетъ двѣнадцать". Субъектомъ сужденія будетъ "сложеніе пяти й семи", а предикатомъ—"двѣнадцать"; "даетъ" представляетъ собою связку. Въсубъектѣ нужно подставить подъ понятіе "сложеніе" его смыслъ, т. е. "отысканіе такого числа, которое содержить столько единицъ, сколько имфется во всъхъ слагаемыхъ".

<sup>1)</sup> Kant, Kritik d. rein. Vern. 1 Aufl. S. 6-7 (2 Aufl. 10-11).

Слѣдовательно при подставкѣ подъ понятіе "сложеніе" его значенія, въ нашемъ примѣрѣ получится слѣдующее предложеніе: "отысканіе того числа, которое содержить столько единицъ, сколько ихъ имѣется въ пяти и семи, взятыми вмѣстѣ, даетъ двѣнадцать". Понятіе, обозначенное словами "столько единицъ, сколько отвлеченно обозначаетъ лишь одно число", а именно "двѣнадцать". Слѣдовательно субъектъ сужденія, обозначенный описательно, по своему содержанію почти тожественъ съ предикатомъ "двѣнадцать".

Въ разсмотрънномъ примъръ предикатъ сужденія "двънадцать" по содержанію отвлеченнье, т. е. имьеть меньше признаковъ, чъмъ субъектъ: онъ не указываетъ на способъ возникновенія двінадцати, а только на количество. Поэтому при обращеніи этого сужденія, т. е. при перемѣщеніи терминовъ, предикатъ нужно взять въ ограниченномъ видѣ, а именно: "въ никоторых случаях двенадцать получается изъ сложенія семи и пяти". Дібло въ томъ, что 12 можетъ получиться также изъ 8+4, 9+3, 10+2, 6+6. Если же предикать повторяеть признаки субъекта, не давая новаго: то такое сужденіе Канть называеть аналитическимъ. Слівдовательно Кантъ не разобрался и въ единственномъ свопримъръ, заимствованномъ изъ ариеметики; сверхъ того, онъ распространилъ свое совершенно необоснованное и ложное сужденіе на всю математическія истины, а это невърно 1). Въ математикъ всъ теоремы и правила, доказываемыя дедуктивно, выведены изъ аксіомъ и опредѣленій; слѣдовательно содержать лишь то, что имфется въ ихъ посылкахъ: поэтому они представляютъ собою сужденія "аналитическія", или формальныя истины Лейбница.

Такимъ образомъ и въ данномъ случаѣ "открытіе" Канта оказывается заблужденіемъ <sup>2</sup>).

<sup>. &</sup>lt;sup>1</sup>) См. *И. С. Продана*, Психологія внутренняго опыта... Юрьевъ 1904, стр. 68—70.

<sup>2)</sup> До теоремъ и правилъ математики ученые дошли большей частью путемъ эмпирическимъ, при чемъ примѣняется и синтетическая дѣятельность разсудка; но сдѣлавшись научными истинами математики, благодаря дедуктивнымъ доказательствамъ,--онѣ представляютъ собою сужденія аналитическія, хотя это иногда не бросае тся въ глаза.

#### XV.

Разсмотримъ теперь исходную предпосылку Критики ч. разума съ ея половинчатымъ реализмомъ. Уже въ самомъ началъ Кантъ принимаетъ за несомнънную истину, что матерія познанія дается чувственностью, т. е. "способностью получать представленія путемъ аффицированія (души) предметами". "Дъйствіе предмета на нашу способность представлять (Vorstellungsfähigkeit), поскольку предметъ насъ аффицируетъ [дъйствуетъ на насъ], называется ощущеніемъ". "Всякое мышленіе... въ концъ концовъ должно относиться къ возаръніямъ (Anschauungen), слъдовательно къ нашей чувственности: инымъ способомъ намъ не можетъ быть данъ предметь" 1). (Подъ предметомъ, аффицирующимъ нашу душу, Кантъ разумъетъ свои "вещи въ себъ").

Эти ръшительныя утвержденія Канта совершенно не обоснованы имъ; они представляютъ собою предпосылку, которая совершенно не вяжется съ его "критицизмомъ". Еще современникъ Канта Якоби въ 1787 году (годъ выхода 2-го изд. Критики ч. р.) указалъ на противоръчіе этой предпосылки съ "трансцендентальной аналитикой" Канта. Черезъ пять леть Г. Э. Шульце въ своемъ анонимномъ сочиненіи "Энэсидэмусъ" указалъ на то же противоръчіе, а именно въ слъдующихъ словахъ: "По дедукціи чистыхъ понятій ума, данной въ Критикъ чистаго разума, категоріи причинности и дъйствительности (Wirklichkeit) будто примъняются только къ эмпирическимъ воззрѣніямъ, только къ чему-то, воспринимаемому во времени; помимо же этого употребленія, категоріи будто не имъютъ ни смысла ни примъненія. Однако, по Критикъ чистаго разума, предметъ, находящійся внъ нашихъ представленій (т. е. вещь въ себъ), дийствуя на нашу чувственность, даеть матерію возарвнія. Между твмъ самъ "предметъ", не есть ни возгръніе, ни чувственное представленіе: онъ будто реально отличенъ и независимъ отъ чувственнаго представленія. Поэтому къ нему, по Критикъ чистаго разума, не должны быть примпнены понятія причинности и дъйствительности" 2). Слъдовательно "вещи въ

<sup>1)</sup> Kant, Kritik d. rein. Vern. § 1. 7.

<sup>2)</sup> Aenesidemus. 1792, pag. 261, 273, 294, 375 et seq. (Цитир. по Ком. Файхингера. Маркир. мои).

себъ" Канта не могутъ "аффицировать душу" и дъйствовать на нашу чувственность. "Если же допустить, продолжаетъ Шульце, что вещей въ себъ вовсе не существуетъ, то критицизмъ Канта превращается въ крайній субъективизмъ, превращающій все въ одну видимость" 1).

Въ такомъ же смыслъ пятью годами раньше разсуждаль Якоби, дълая такой выводъ: "Какъ ни противно духу Кантовой философіи утвержденіе о предметахъ, будто они дълаютъ впечатлънія на наши чувства и такимъ образомъ производять представленія, однако съ другой стороны все же нельзя вполнъ уразумъть, какъ Кантова философія безъ этой предпосылки можеть найти входь къ себъ самой, и какъ она можетъ дойти до преподаванія основного понятія своего ученія (Lehrbegriff)... Я должень сознаться, заключаетъ Якоби, что это затрудненіе меня не мало задерживало при изученіи Кантовой философіи, такъ что я его нѣсколько годовъ подъ рядъ долженъ былъ каждый разъ начинать сызнова: дёло въ томъ, что я безпрерывно сбивался съ толку [соображеніями], что безъ указанной предпосылки я не могь проникнуть въ эту систему, а вмисти съ этой предпосылкой не могъ въ ней оставаться". Таковъ отзывъ о коренномъ противоръчи "критицизма" Канта со стороны самаго выдающагося его современника и знатока исторіи философіи. Самъ панегиристь и несравненный коментаторъ Канта, — неоднократно цитированный нами Файхингеръ даетъ объ оцвикв Канта со стороны Якоби слвдующій лестный отзывъ: "Лучшее, что было сказано объ этомъ [т. е. вопросу объ "аффицирующихъ предметахъ" Канта], а можетъ быть и лучшее и самое важное, что вообще высказывалось о Кантъ, исторія философіи обязана [философу] Якоби" 2). "Якоби опредълилъ судьбу нъмецкой философіи" 3).

Благодаря разъясненіямъ со стороны Якоби и Шульце,

<sup>1)</sup> Vaihinger, Com. 1892, II, S. 39.

<sup>2)</sup> Vaihinger. Com. 1892, II. S. 36.

<sup>3)</sup> Ор. cit. II, рад 37. Второй томъ Коментарія, вышедшій черезъ одиннадцать лѣть послѣ перваго, представляеть намъ значительное измѣненіе въ оцѣнкѣ Канта со стороны коментатора. Видно, тщательное изученіе Канта въ теченіе 11 лѣть сильно охладило юное увлеченіе Файхингера.

мнѣніе Канта объ "аффицирующихъ предметахъ" было отвергнуто многими, даже среди почитателей Канта: Бекомъ, Брастбергеромъ, Маймономъ, Эбергардомъ 1). Наконецъ, Фихте рѣшительно и открыто сталъ на сторону полнаго идеализма, хотя въ началѣ своей литературной дѣятельности называлъ себя кантіанцемъ. За Фихте послѣдовали и Шеллингъ, и Гегель: Въ чистомъ видѣ и въ полномъ объемѣ никто изъ выдающихся философовъ Германіи не принялъ ученія Канта. Даже тѣ, которые себя именуютъ кантіанцами и неокантіанцами, отвергли "аффицирующія вещи въ себѣ" Канта: слѣдовательно они не признаютъ ничего реальнаго, внѣ познающаго духа, т. е. ихъ слѣдуетъ причислить къ идеалистамъ, а не къ кантіанцамъ.

Называть кантіанцемъ всякаго, кто только ссылается на Канта или даже отвергаеть его основное воззрѣніе (полуреализма) — по меньшей мѣрѣ непослѣдовательно. Между тѣмъ это дѣлаютъ и тѣ, которые сами себя называютъ кантіанцами, а равно и историки философіи.

#### XVI.

Какъ мы видъли, "великій" Кантъ не чувствовалъ коренного противоръчія своей предпосылки со всъмъ его ученіемъ о познаніи. Онъ не понималъ или не хотълъ его признать даже послъ всъхъ приведенныхъ выше разъясненій со стороны современныхъ его противниковъ и приверженцевъ: Кантъ не измънилъ своей Критики чистаго разума и во всъхъ остальныхъ изданіяхъ, начиная со второго. Если онъ не понималъ этого противоръчія, то его "великость" не только сомнительна, но и недъйствительна; если же онъ умышленно скрывалъ свое заблужденіе, то очевидио, что онъ истину меньше любилъ, чъмъ свою "славу" и деньги, выручаемыя за новыя изданія Критики чистаго разума 2).

Итакъ Кантъ признаетъ въ своей Критикъ чистаго

<sup>(1)</sup> Op. cit. II pag. 86-49;

<sup>2)</sup> Свое заблужденіе относительно непознаваемости "вещей въ себь" онь въ-замасцированномъ видь только въ незначительной части призналь въ своей "Критикъ практическаго разума", въ которой сильно проглядываетъ вліяніе Жана Жака Руссо.

разума за несомнънный факть, что предметы или "вещи въ себъ" дъйствують на нашу чувственность. Между тъмъ въ своей теоріи опыта и "чистаго естествознанія" онъ утверждаетъ, что при воспріятіяхъ мы имфемъ иногда лишь чувственныя сулсденія (Wahrnehmungsurteile), въ которыхъ еще не участвуютъ понятія (или "категоріи") и которыя представляють собою лишь субъективныя сужденія. Канть это поясняеть на примърахъ: "что комната тепла, что сахаръ сладокъ, а полынь противна — это сужденія, имѣющія лишь субъективное значеніе (subjektiv gültige). Я вовсе не требую, поясняетъ Кантъ, чтобы я во всякое время, или чтобы кажай человъкъ ихъ нашелъ такими, какими ихъ я нахожу: они выражають лишь отношение двухъ ощущеній къ тому же [мыслящему] субъекту, т. е. ко мнъ, и то только въ моемъ настоящемъ состояніи воспріятія, и не должны поэтому имъть значенія (gelten) по отношенію къ предмету. Подобныя сужденія я называю чувственными (Wahrnehmungsurteile)" 1). Въ подстрочномъ примъчаніи Кантъ поясняетъ, что "приведенныя имъ чувственныя сужденія не могутъ когда-нибудь превратиться въ сужденія опыта (Erfahrungsurteile), даже еслибы къ нимъ присоединить какое-нибудь понятіе ума,... и что они  $\mu u \kappa o r \partial a$  не могуть сдёлаться объективными". А эта "объективность" или "общеобязательность"... "основывается только на чистомъ понятіи ума" 2). На самомъ дълъ, Кантъ не разобрался въ своихъ примърахъ, а еще менте-въ своемъ обобщени своихъ примъровъ. И то и другое доказываетъ полную несостоятельность утвержденій Канта.

Его "чувственныя" сужденія: "сахаръ сладокъ, полынь противна" не могли образоваться безъ понятія о причинности. Если я составляю сужденіе "сахаръ сладокъ", то этому предшествовалъ нѣкоторый опыть. Я бралъ сахаръ (нѣчто бѣлое, твердое) на языкъ и послѣ этого испытывалъ ощущеніе сладкаго. Это ощущеніе я разсматривалъ какъ дюйствіе сахара; значить, сахаръ я считалъ причиной ощущенія сладкаго. Я могъ бы этотъ душевный процессъ обозначить и такимъ сужденіемъ: "если я беру сахаръ на языкъ,

<sup>1)</sup> Kant, Prolegomena, § 19.

<sup>2)</sup> Ibidem.

то испытываю ощущение сладкаго", или же—и въ такой формъ: "сахаръ [бълое, твердое...] есть причина моего [настоящаго] ощущенія сладкаго. То же самое мы имвемъ и при ощущеніи, происходящемъ отъ полыни. Можно сказать вообще о всяком в воспріятіи, безъ исключенія (если я его отношу въ пространство), что оно предполагаетъ понятіе причины 1). Вообще же не можетъ быть сужденія безъ приміненія въ немъ какой-нибудь "категоріи", такъ какъ *каждое* сужденіе устанавливаетъ какое-нибудь отношение между двумя терминами сужденія 2).

Непослъдовательность Канта видна еще и въ другомъ. Признавая вмъстъ съ Ридомъ реальность нъкоторыхъ вещей, существующихъ независимо отъ познающихъ существъ, Кантъ долженъ былъ признать, что эти познаваемыя вещи дюйствуют на наши чувства; это действіе мы на каждомъ шагу можемъ замвчать, хотя по привычкв обыкновенно не обращаемъ на это своего вниманія. А разъ это такъ, то наше понятіе "причинности" складывается подъ вліяніемъ нашего опыта: слъдовательно это понятіе пріобрътается "a posterioгі". Такимъ образомъ понятіе "причинности" не могло функціонировать въ познающемъ субъектъ "до всякаго опыта", оно не можеть обусловливать нашь опыть. Допущеніе, чтобы условіе могло возникнуть черезъ нісколько лість после действія, есть противоречіе въ самомъ понятіи, сопtradictio in adjecto. Слъдовательно логическое понятіе причинности не можетъ быть апріорным понятіемъ, даже въ трансцендентальномъ смыслѣ Канта з). Если же понятіе причинности апостеріорно, то ему, по ученію Канта, не можеть быть присущъ признакъ "необходимости" и "всеобщности": тогда, очевидно, невозможно "чистое естествознаніе". На самомъ

<sup>1)</sup> Этоть процессь сужденій и умозаключеній по "категоріи" причинности обыкновенно происходить безсознательно, и мы рѣдко обращаемъ вниманіе на всв элементы, въ немъ заключаемые,— въ томъ числв и на отношенія причинности. Такія постоянныя двиствія причины (именуемой вещью) мы называемъ качествами или свойствомъ вещи.

<sup>2)</sup> См. И. С. Продать, Познаніе... гл. II и гл. III; §§ 1—8. (стр. 33—80).
3) См. цитир. мое соч. гл. VI, §§ 13 и 14, VII гл. §§ 7 и 8, 12—15 и VIII гл.

дълъ, раціональное или дедуктивное естествознаніе появилось только послѣ продолжительнаго опыта всего человъчества въ теченіе тысячельтій.

#### XVII.

Оригинальнымъ открытіемъ Канта считается его "трансцендентальная эстетика", т. е. его ученіе о пространстви и времени. На самомъ дълъ, пространство и время выдълены еще Ламбертомъ, какъ "простыя понятія" (по Канту "чисстыя"), на которыя опираются три строго апріорныя науки: геометрія, хронометрія и форономія. Простое понятіе, "какъ существующее въ чемъ-нибудь само по себъ ("als für sich subsistirend°) можетъ быть разсмотръно какъ апріорное ("а priori"), если мы можемъ быть увърены въ его возможности, безъ (предварительнаго) опыта" 1). Кантъ развилъ мысли Ламберта въ Критикъ ч. раз., и въ своей "транс. эстетикъ" приводить по нескольку "доказательствь" тому положенію, что пространство и время не понятія эмпирическія, а апріорныя формы чувственности, или "апріорныя воззртнія". Но уже въ следующемъ отделе, т. е. въ своей "трансцендентальной логикъ", Кантъ не выдерживаетъ своего "доказаннаго" утвержденія: Кантъ называеть въ этомъ отділів пространство и время "представленіями", а иногда и "понятіями" ума 2). Что его утвержденія относ. апріорности этихъ понятій въ смыслѣ Канта не вѣрны, доказано мною въ моемъ послъднемъ изслъдованіи з). Теперь я укажу только на тъ противоръчія, которыя имъются въ самой Критикъ ч. раз. и въ одновременно съ ней изданныхъ другихъ сочиненіяхъ Канта. Прежде всего нужно отмътить, что самъ Кантъ во второмъ

<sup>1)</sup> I. H. Lambert, Neues Organon... Leipzig 1764, IBd. IX, §§ 658—660. Cp. I Bd. Alethiologie I. § 42 "Die Begriffe von Raum, Zeit... werden als eingebildete Begriffe angesehen (ideae imaginariae)... Wir Können aber das eingebildete,... von dem idealen unterscheiden, weil es unzälige ideale Verhältnisse giebt, die nicht in den Sachen selbst sind,..."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rant, Krit. d. r. Vern. A 29, 30 (B 44, 46); A 32 (B 48); B 68; A 86 (B 118). Кантъ говоритъ: "Wir haben jetzt schon zweierlei Begriffe... die Begriffe des Raumes und der Zeit als Formen der Sinnlichkeit..." (Маркир. мною).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. И. С. Продань, Познаніе и его объекть, гл.. VI, § 15, гл. VII, §§ 1—3, 12—15.

изданін своей Критики ч. раз. пропустиль 3-е и видоизм'внилъ 5-е "доказательство" апріорности пространства: очевид-но, самъ Кантъ послѣ появленія рецензій его сочиненія поняль несостоятельность этихъ двухъ "доказательствъ". Такимъ образомъ 5-е доказательство перваго изданія сдёлалось 4-мъ во второмъ изданіи и измінилось въ формулировкі; но въ обоихъ изданіяхъ это "доказательство" говоритъ о безконечноль пространствв. Спрашивается, какимъ образомъ безконечное можетъ быть "чувственными воззреніемъ"? Разве "безконечность" можетъ быть "воззрвніемъ" или даже представленіемъ воображенія? Далье, во ІІ ч., т. е. въ "трансцендентальной логикъ Кантъ называетъ пространство и время "понятіями a priori", но утверждаеть, что они были бы безъ смысла и значенія, если бы ихъ необходимое употребленіе не обнаружилось на предметахъ опыта; мало того, "самое ихъ представление (Vorstellung), поясняетъ Кантъ, есть одна лишь схема, относящаяся къ репродуктивной силъ воображенія: посл'вдняя-де призываеть къ себт предметы опыта, безъ которыхъ она не имъла бы никакого значенія. Такъ дъло обстоить со встми понятіями безъ различія" 1). Ту же мысль, несколькими страницами дальше, Кантъ более подробно развиваеть по поводу его "аксіомы воззрінія", приводя конкретные примъры, а именно: "Я не могу себъ представить линіи, какъ бы мала она ни была, не проводя ее мысленно, т. е. я исхожу отъ одной точки и создаю всто части ея постепенно одну за другой. Такъ же обстоитъ дъло съ каждымъ, даже малъйшимъ временемъ, продолжаетъ Кантъ: опредъленная величина времени создается "преемственнымъ прибавленіемъ и соединеніемъ отдільныхъ частицъ времени"<sup>2</sup>). Съ этимъ объясненіемъ Канта на примѣрахъ—нельзя не согласиться; но оно представляеть собою какъ разъ противоположность утвержденію въ "трансцендентальной эстетикъ": тамъ Канть утверждаль, что "пространство представляется даннымъ, какъ безконечная величина"; 2) "части пространства не могутъ предшествовать единому всеобъемлющему пространству, словно его составныя частицы; онъ мо-

<sup>1)</sup> Rant, Kritik d. rein Vern. A 156, B 195; Reclam 154. (Въ дальнъйшемъ ссылки на изданіе Reclam будуть обозначены лат. бук. R).

<sup>2)</sup> Op. cit. R 160; A 162—163; B 203—204.

гуть быть лишь мыслимы въ немъ... какъ ограниченія единаго пространства"... "общее понятіс о пространствахъ вообще [будто] основано исключительно на такихъ ограниченіяхъ" 1). Въ своемъ "великомъ" произведеніи Кантъ, очевидно, не отличаетъ пространства реальнаго ("пустоты" атомистовъ) отъ понятія о пространствъ; Кантъ также не отличаетъ реальныхъ пространственныхъ отношеній отъ нашихъ мыслей о нихъ. Дъло въ томъ, что по Критикъ ч. раз., пространство не есть нъчто реальное, оно будто не имъетъ даже соотвътствія (коррелата) въ реальномъ міръ.

Однако одновременно съ этимъ мивніемъ Кантъ въ другомъ своемъ сочиненіи даетъ своимъ читателямъ и другое мивніе, выдаваемое за такое же несомивниое, какъ и первое. Въ 1787 году вышло и 2-е изданіе его Критики ч. р., и 2-е изданіе его "Метафизическихъ началъ естествознанія". Въ последнемъ сочинени уже на первой странице въ первомъ своемъ положеніи Кантъ различаеть: 1) "пространство матеріальное или относительное, которое само подвижно" и 2)-"пространство, въ которомъ въ конце концовъ всякое движеніе должно быть мыслимо; таковое само неподвижно и именуется *чистымъ* или абсолютнымъ" <sup>2</sup>). [Такое различіе пространствъ имѣется уже у Ньютона]. Дальше, на **2-й** и 3-й страницахъ во 2-мъ примъчаніи Канта читаемъ слъдующее: "...и пространство должно быть обозначено, какъ нѣчто ощущаемое (-emfindbar) посредствомъ того, что можетъ быть ощущаемо. Пространство, по словамъ Канта, какъ совокупность всёхъ предметовъ отыта, и само, какъ предметь опыта, называется эмпирическимъ пространствомъ". Но и Кантово "абсолютное" пространство въ концъ концовъ сводится имъ на фикцію, ради возможности теоретич. механики. "Абсолютное пространство само по себъ ничто и не есть предметь; оно означаеть всякое другое относительное пространство, которое я во всякое время могу мыслить [а не "созерцать"!] внъ даннаго эмпирическаго, выходя такимъ образомъ наружу до безконечности" з). "Это расширенное, но все еще

<sup>1)</sup> Op. cit. R.52-53, A 24-25; B 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft 2 Aufl. 1887, S. 1—4. (Ausgabe. Rosenkranz u. Schubert S. 320—322).

<sup>3)</sup> Op. cit. pag. 3 et 4.

матеріальное пространство, продолжаеть Канть, я имфю только въ мысляхъ, и такъ какъ мнѣ ничто неизвъстно отъ его матеріи, которая его обозначаеть; то я отвлекаюсь отъ нея и представляю себъ это пространство, какъ чистое, не эмпирическое, абсолютное". По этимъ разъясненіямъ Канта выходить, что и это "абсолютное" пространство есть фикція физиковъ для возможности дальнвишихъ разсужденій по вопросамъ механики.

Итакъ и это "великое открытіе" (относ. пространства) оказывается сплошнымъ недоразумвніемъ.

И. Проданг.

(Окончаніе будеть).

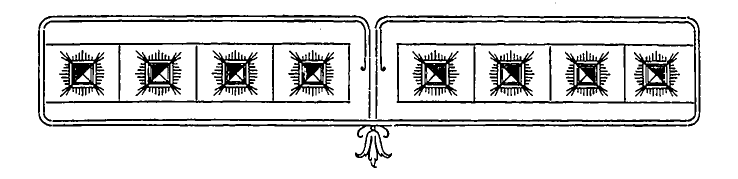


the way with the state of the same

न्द्री क्षेत्राचित्रहरू अभवस्थितः स्वयुक्तिक स्वयुक्ति । स्वर्णकारी

可疑的 化阿拉尔斯斯 高级联系 原种原理医院

· 你是我的我们的 controlled the about the properties and the controlled



## Въра и знаніе.

Соч. Виктора Қатрейна.

(Переводъ съ нъмецкаго священника Н. Липскаго).

(Продолжение) \*).

отдълъ второй.

Въра.

Глава І.

Въра вообще и человъческая въра въ частности.

Мы теперь познакомились съ понятіемъ и сущностью знанія. Обратимся къ разсмотрівнію віры.

Что значить впровать? Подъ в врою въ широкомъ смыслъ понимаютъ иногда всякое не ясное и не соединенное съ твердымъ убъжденіемъ мнвніе, а равно и всякую твердую увъренность, которая не основывается на ясномъ понятіи о предметв. Въ болве твсномъ и собственномъ смыслв вврою называютъ всякую несомнънную увъренность, основанную на свидътельствъ другихъ. Предметъ, который я признаю истиннымъ, есть матеріальный объектъ въры; а свидътельство другихъ есть основание или мотивъ, или иначе, формальный объекть въры. Если мой другъ, возвратившись изъ дальняго странствованія, разсказываеть о своихъ впечатльніяхъ во время путешествія, то я в рю ему, т. е., считаю разсказы истинными, и именно потому, что слышу ихъ отъ своего друга. Въра человическая основывается на свидътельствъ человъка, въра божественная или религіозная—на свидътельствъ Бога.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1914 г.

Для того, чтобы въра была върой разумной, я долженъ имъть увъренность не потому только, что другой мив чтонибудь сообщаеть, но потому, что этоть другой заслуживаеть довърія, является свидътелемъ достовърнымъ. Я долженъ быть убъжденъ, что онъ знаетъ истину и что онъ правильно передаетъ мив ес. Такое убъжденіе въ концъ концовъ основывается на знаніи. Я могу убъдиться въ достовърности свидътелей на основаніи показанія третьихъ лицъ, но въ конечномъ итогъ я прихожу тъмъ не менъе къ свидътельству, котораго достовърность опирается на мой собственный опытъ.

Хотя въра необходимо предполагаетъ знаніе, однако, въ то же время главнымъ источникомъ человъческихъ познаній является опять-таки та же стра. Существуетъ лишь очень ограниченный кругъ познаній, которыя мы получаемъ независимо отъ въры. Дитя не можетъ знать, кто его родители и что имъ оно обязано жизнію; оно должно этому върить; равно какъ оно должно върить, что это—его братья, сестры, родственники. Оно должно върить родителямъ, что эта пища для него полезна, а та вредна. Если бы ребенокъ долженъ былъ до всего этого доходить собственнымъ опытомъ, то онъ неизбъжно и очень скоро погибъ бы. Ребенокъ, далъе, долженъ върить, что тъ или другіе предметы, какіе ему показываютъ, такъ-то называются и имъютъ такое-то назначеніе.

Когда ребенокъ начинаетъ учиться въ школъ, то опятьтаки на первыхъ порахъ онъ почти все долженъ принимать на въру. Учитель говоритъ ему, что буква, которую онъ написалъ на доскъ, называется А, слъдующая Б и т. д. Ребенокъ долженъ ему върить; равно какъ ребенокъ долженъ въритъ учителю, когда тотъ показываетъ ему изображеніе растенія, или животнаго и заявляетъ, что показываемый предметь есть то-то, что называется онъ такъ-то. Такъ обстоитъ дъло во всъхъ предметахъ: въ законъ Божіемъ, правописаніи и т. д. Ребенокъ постоянно долженъ върить, безъ въры онъ шагу не можетъ ступить.

Въра сопровождаеть человъка въ теченіе всей его жизни. Даже человъкъ науки огромную массу своихъ познаній пріобрътаеть именно путемъ въры и не только изъ области тъхъ наукъ, которыми онъ спеціально, не занимается, а

именно въ области его спеціальности. Наука строитъ свое зданіе на основаніи свид'ьтельствъ другихъ. Всв событія прошлаго мы знаемъ лишь на основаній въры; даже историкъ современности лишь очень не многое переживаетъ личнымъ опытомъ, огромное же большинство событій онъ воспринимаетъ върою. То же самое нужно сказать о статисти-къ и политической экономіи. Государственный мужъ, соціальный политикъ основывають свои выводы и заключенія на наблюденіи и изученіи массы, толпы; и всѣ такія наблюденія основаны на въръ. То же нужно сказать относительно естествознанія. Естествознаніе основывается на фактахъ. Но кто изъ естествоиспытателей самъ лично наблюдалъ всв факты, самъ производилъ всъ эксперименты? Каждый долженъ бываетъ върить другимъ. Даже теоретикъ-математикъ, наука котораго совершенно не зависить отъ опыта, многое долженъ принимать на въру. Не всъ вычисленія самъ лично продълываетъ, не всъ формулы непремънно лично провъряеть; но, принимая на въру сдъланныя вычисленія и доказанныя другими формулы, продолжаетъ собственныя теоретическія построенія и изысканія.

Человъкъ-существо ограниченное: онъ ограниченъ временемъ и пространствомъ, ограниченъ въ своихъ духовныхъ и физическихъ силахъ. Съ другой стороны, въ самую его духовную природу вложено стремленіе къ безконечному, въчному. Его разумъ способенъ познавать истину и стремится къ познанію полной истины. Его воля имфетъ расположеніе къ добру и стремится къ обладанію полнымъ совершенствомъ. Всякаго рода конечныя блага не въ состояніи удовлетворить его, человъкъ стремится все дальше и выше. Въ человъкъ соединяются, съ одной стороны, способность и стремленіе къ безконечному совершенству, съ другой стороны, крайнее безсиліе, слабость, немощность; и воть эти-то два обстоятельства дёлаютъ необходимымъ союзъ духовной солидарности въ человъчествъ. Отдъльный человъкъ слабъ и немощенъ, но его способности, его знанія и силы увеличиваются во много разъ, если онъ вступаетъ въ союзъ съ другими, себъ подобными, если работать начинають люди сообща, пользуясь взаимной поддержкой.

Быть можеть, въ настоящую пору не одинь, а много ученыхъ въ различныхъ пунктахъ земного шара заняты

изслёдованіемъ и рёшеніемъ какой-нибудь, одной и той же проблемы. Они сообщають одинъ другому свои наблюденія, дополняють одинъ другого и, такимъ образомъ, при взаимной поддержкё и сотрудничестве работа ученыхъ можетъ повести къ какимъ-либо очень цённымъ открытіямъ, которыя послёдующими тружениками науки будутъ положены въ основу дальнёйшихъ изысканій и поведутъ къ прогрессу науки.

Говорять, что въра не достойна человъка. Но такое утверждение обнаруживаеть крайнее недомыслие. Отнимите у человъка въру,—и человъчество воротится къ состоянию грубаго варварства и невъжества, изъ котораго оно вышло нъкогда только при помощи въры. Тогда не будетъ существовать ни исторіи, ни естествознанія, пожалуй, прекратить свое существованіе и жизнь организованными обществами, таки какъ въдь лица, стоящія во главъ обществъ, по большей части, извъстны намъ не по личному знакомству, но мы знаемъ о нихъ лишь при посредствъ въры въ то, что сообщають о нихъ лишь при посредствъ въры въ то, что сообщають о нихъ намъ другіе; точно также станутъ невозможны функціи судебныя, такъ какъ нельзя будетъ довърять никакимъ свидътелямъ.

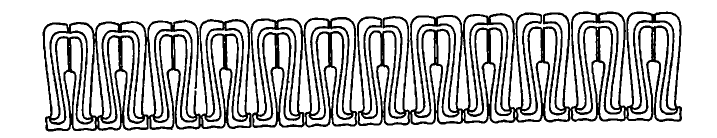
Но въдь въра, говорять, является и главнымъ источникомъ всякаго рода заблужденій. Да, конечно. Но мы не станемъ удивляться тому, что тоть самый источникъ, изъ котораго течетъ ръка многочисленныхъ и разнообразныхъ знаній, даеть начало и многочисленнымь ощибкамь и заблужденіямъ. По крайней мёрё, мы должны сказать, что собственно первоначальнымъ источникомъ ошибокъ и заблужденій является отнюдь не въра, а именно мышленіе, которое впадаеть въ ошибки вследствіе легкаго, поверхностнаго отношенія къ дёлу, а также подъ вліяніемъ страсти; а затъмъ, при посредствъ въры эти ошибки мышленія становятся достояніемъ многихъ. Впрочемъ, отсюда не следуетъ, будто мы должны вообще отвергнуть, какъ недостовърный, такой источникъ познанія, какъ довъріе къ свидътельству другихъ. Разумвется, всегда нужно быть въ этомъ случав осторожнымъ. Довъряй, но знай, кому довъряешь! Люди ведь подвержены ошибкамь и потому могуть вводить въ заблужденія и себя и другихъ. Поэтому въ особенности наука не должна быть легков рной, но должна принимать сообщаемое свъдъніе только послъ тщательной провърки.

Однако, очень часто эти свидетельства другихъ носять характеръ такой несомнънной истинности, что совершенно исключають всякую возможность какой-бы то ни было ощибки или погръщности; въ такомъ случат недовъріе, или сомитніе были бы уже неразумны. Это бываеть въ техъ случаяхъ, когда о какомъ-либо фактъ, который легко констатировать, совершенно согласно сообщають намъ очень многіе очевидцы-люди различныхъ взглядовъ и убъжденій, различныхъ способностей, дарованій, воспитанія, различныхъ общественныхъ положеній, возрастовъ, интересовъ и т. д., и въ особенности, когда они не только не заинтересованы въ томъ, чтобы измышлять фактъ, о которомъ сообщають, но наоборотъ, когда за сообщение этого факта имъ, быть можетъ, угрожають позорною смертію. Такого рода свидътельство мы имвемъ, напр., въ повъствованіяхъ апостоловъ и учениковъ Христовыхъ о Его воскресеніи.

Священникъ Н. Липскій.

(Продолжение будеть).





## Къ вопросу о начальной исторіи христіанства на Руси.

Наша книга "Начало христіанства на Руси" 1) (Полтава, 1913 г.), вмѣстѣ съ соприкасающеюся съ нею по темѣ кпигой приватъ-доцента С.-Петербургскаго университета М. Д. Приселкова "Очерки по церковно-политической исторіи Кіевской Руси X—XII в.в." (СПБургъ, 1913 г.), вызвала критическую статью въ "Христіанскомъ Чтеніи" (декабрь 1913 г.) проф. Б. Титлинова "къ вопросу о начальной исторіи христіанства на Руси".

Статья эта, ополчившаяся на названныя работы во имя отстаиванія взглядовъ покойнаго академика Е. Е. Голубинскаго, заключаєть въ себѣ рядъ недоразумѣній, явившихся, вѣроятно, результатомъ поспѣшности работы молодого профессора. Изъ возраженій г. Титлинова мы остановимся лишь на тѣхъ изъ нихъ, которыя не представляютъ собою общихъ фразъ, а стремятся найти для себя болѣе или менѣе фактическую почву. Будемъ соблюдать хронологическую послѣдовательность.

Прежде всего авторъ не принимаетъ нашей гипотезы о христіанскомъ состояніи князя Аскольда преимущественно на томъ основаніи, будто "историческая обстановка для принятія Аскольдова крещенія совершенно неблагопріятна". Но авторъ забылъ, что, помимо имѣющагося нашего лѣтописнаго свидѣтельства на этотъ счетъ, цѣлый рядъ греческихъ писателей (патріархъ Фотій, продолжатель Өеофана, Кедринъ, Σύνοψε χρονική) удостовѣряютъ фактъ распространенія христіанства на Руси во вторую половину ІХ в., т. е. въ эпоху

<sup>1)</sup> Нѣкоторыя главы этой работы предварительно печатались на страницахъ журнала "Вѣра и Разумъ" за 1913 годъ.

князя Аскольда; а разъ имъются прочныя свидътельства о христіанизаціи въ то время Руси, то, значить, "историческая обстановка" для таковой вообще и въ частности для крещенія Аскольда не могла быть "совершенно неблагопріятна". Но авторъ въ этомъ направленіи идеть еще дальше, когда утверждаеть, что говорить о христіанствъ въ Кіевъ даже при Игоръ, -- это значить "попытки ввести на Руси христіанство отодвинуть гораздо дальше въ историческую даль, чтмъ то было принято до сихъ поръ въ исторической литературъ". Авторъ нашъ будто тутъ забылъ, что еще свыше тридцати лътъ тому назадъ академикъ Е. Е. Голубинскій выступиль съ положеніемь о широкой распространенности христіанства въ Кіев въ эпоху Игоря и называлъ последняго "внутреннимъ христіаниномъ", а академикъ В. И. Ламанскій "попытку ввести на Руси христіанство" десять лътъ тому назадъ отнесъ еще къ 860 годамъ 1).

Въ зависимости отъ такой забывчивости или неосвъдомленности проф. Титлинова стоитъ и дальнъйшее недопущеніе имъ "христіанизаторскихъ плановъ" княгини Ольги.

Перейдя затъмъ къ обстоятельствамъ крещенія Владиміра Святого и Кіевлянъ, авторъ съ ръдкой настойчивостью отстаиваетъ гипотезу Е. Е. Голубинскаго о'крещеніи Владиміра въ 987 г. и Кіевлянъ въ 989 г., забывая позднёйшія пріобрътенія науки, разрушившія это построеніе Голубинскаго. По Титлинову, Владиміръ не могъ крестить Кіевлянъ до взятія Корсуня потому, что "какъ дальновидный политикъ, едва-ли сталь-бы себя связывать такимъ фактомъ раньше, чьмъ греки выполнили свои обязательства"; но, если Владиміръ самъ крестился еще въ 987 году (что принимаетъ г. Титлиновъ), то тъмъ самымъ онъ не "связалъ-ли себя этимъ фактомъ" по отношенію къ Византіи прежде и больше всего? Во-вторыхъ, совершенно фактически невърно утвержденіе г. Титлинова, будто "Владиміру въ 987-988 г.г. было не до крещенія народа, такъ какъ онъ всецвло былъ занять военною экспедиціею противъ враговъ имп. Василія"; съ одной стороны извъстно, что Владиміръ въ этой экспедиціи личнаго участія не принималь, сь другой стороны, такой достовърный свидътель, какъ Яхъя Антіохійскій, удостовъ-

<sup>1)</sup> См. его работу "Славянское житіе св. Кирилла"... въ "Ж. М. Нар. Пр." за 1903 и 1904 г.г.

ряеть, что ръшительное участіе отряда Владимірова борьбѣ имп. Василія съ его врагами имѣло мѣсто лишь въ мартъ 989 г. <sup>1</sup>); стало быть, въ 987—988 г.г. Владиміръ имълъ время заняться крещеніемъ Кіевлянъ и, крестившись самъ, сообразно съ характеромъ государственныхъ отношеній на Руси въ то время, поспъшилъ крестить свою дружину, тогдащнюю опору княжеской власти, и въ мъстъ съ тъмъ, конечно, и народъ. Что же касается "христіанизаторскихъ средствъ", которыхъ въ этотъ моментъ, по Титлинову, будто бы не было у Владиміра, то противъ этого положенія говоритъ и присутствіе въ данное время въ Кіевъ греческаго посольства съ миссіонерами, и установленный (между прочимъ, и Е. Е. Голубинскимъ, пользующимся исключительнымъ вниманіемъ г. Титлинова) въ наукъ прочно фактъ наличности къ эпохъ Владиміра въ Кіевъ христіанскаго богослуженія (извъстнаго еще въ эпоху Игорева договора 945 г.), духовенства и значительнаго количества христіанъ (независимо отъ вопроса объ ихъ національности). Что-же касается вопроса о возможности крещенія Кіевлянъ согласно літописной хронологіи въ 988 г., то г. Титлиновъ, видимо, не прочиталъ въ нашей книгъ страницъ 177-179.

Въ заключение пожелаемъ, чтобы проф. Титлиновъ не только тверже помнилъ положения Е. Е. Голубинскаго, но и познакомился-бы съ трудами академика А. А. Шахматова. Для историка русской церкви это положительно необходимо.

Владимірт Пархоменко.



<sup>1)</sup> См. переводъ его показаній въ кн. бар. В. Р. Розена "Императоръ Василій Болгаробойца", СПБ., 1883 г., стр. 25.

### ИЗВѢСТІЯ и ЗАМѢТКИ по Харьковской епархіи.

30 Апрѣля

(Nº 8)

1914 года.

Содержаніе. Отношеніе предсёдателя комиссін по празднованію 100-лётняго юбилёя Московской Духовной Академіи на имя Его Высокопреосвященства.— Епархіальныя извёщенія.— Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1912—1913 уч. годъ.—Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.—Оть Правленія Купянскаго Духовнаго Училища.

I.

# Отношеніе предсъдателя комиссіи по празднованію 100-льтняго юбилея Московской Духовной Академіи на имя Его Высокопреосвященства.

Бывшіе питомцы Императорской Московской Духовной Академіи, проживающие въ г. Москвъ, въ благодарную намять о воспитавшей ихъ высшей богословской школь, которой 1-го октября 1914 г. исполняется сто лътъ существованія, ръшили ознаменовать предстоящій въковой юбилей Академіи осуществленіемъ слъдующихъ предположеній. Во 1-хъ, предположено-принести въ даръ Академической церкви, въ память объ академическихъ богослуженіяхъ, ценные предметы священной утвари художественной работы (Крестъ, Евангеліе, свящ. Сосуды); во 2-хъ, учредить на добровольные взносы особую стипендію при Императорской Московской Духовной Академіи имени приснопамятнаго Митрополита Московскаго Платона (Левшина), за счетъ которой могли бы воспитываться лучшіе студенты Императорской Московской Духовной Академіи, причемъ при окончаніи курса имъ представлялось бы право прибавлять къ собственнымъ своимъ фамиліямъ фамилію «Платоновъ», какъ это практиковалось ранве по отношенію къ лучшимъ представителямъ и носителямъ славныхъ академическихъ традицій; въ 3-хъ, шздать сборникъ матеріаловъ, воспоминаній и мемуаровъ, относящихся къ исторіи Императорской Московской Духовной Академіи и ея внутренняго быта за истекшій въкъ. Для выполненія означенныхъ предположеній и сбора пожертвованій избрана въ г. Москвъ особая юбилейная комиссія въ общемъ собраніи Московскихъ питомцевъ 17 октября сего 1913 г. Твердо уповая, что бывшіе воспитанники славной Императорской Московской Духовной Академіи неизмінно питають почтительную и нажную любовь къ своей дорогой и родной of prepared from the second

alma mater, постоянно хранять самую свътлую память о ней въ своихъ сердцахъ и съ охотою пожелаютъ выразить ей чувства своей глубокой признательности и пламенной преданности, юбилейная коммиссія долгомъ почитаєть освидомить Ваше Высокопреосвященство, какъ почетнаго члена Академін, объ означенныхъ предположеніяхъ проживающихъ въ Москвъ питомцевъ Императорской Московской Духовной Академіи и обращается съ почтительнъйшей просьбой сочувственно отнестись къ намфреніямъ и начинаніямъ Московской группы сотоварищей и оказать всевозможное и усердивищее содыйствие въ осуществленіи этихъ предположеній, какъ личными приношеніями и дарами и присылкою историческихъ документовъ и воспоминаній, такъ и возможно большимъ ознакомленіемъ всъхъ бывшихъ питомцевъ Императорской Московской Духовной Академін съ прилагаемымъ при семъ воззваніемъ Московской юбилейной комиссіи. На подлинномъ резолюція Его Высокопреосвященства отъ 31 марта 1914 г. последовала такая: «Въ Консисторію».

## ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ИЗВЪЩЕНІЯ.

## 1) Объ опредъленіи на священно-церковно-служительскія вакансіи.

- 1) Бывшій священникъ Іоанно-Предтеченской церкви с. Знаменскаго, Изюмскаго утзда, Михаилъ Бъляевъ, 11 апртля опредтленъ на священническое мъсто при Николаевской церкви с. Стараго, Сумского утзда.
- 2) Діаконъ-псаломщикъ Пантелеймоновской церкви гор. Харькова, *Павелъ Мурашко*, 2 апръля опредъленъ на священническое мъсто при церкви Андреевской тюрьмы.
- 3) Бывшій воспитанникъ Харьковской Духовной Семинаріи Владимірь Сильванскій з апрыля опредылень на псаломщицкое мысто при Александро-Невской церкви с. Ново-Александровки, Волчанскаго убзда.,
- увзда.,
  4) Сынъ діакона Александръ Лъсовиковъ 26 марта опредъленъ на псаломщицкое мъсто при церкви с. Пискуновки, Изюмскаго уъзда.

## 2) О перемъщении духовенства.

Псаломщикъ церкви с. Пискуновки, Изюмскаго увада, Порфирій Супруновъ 25 марта перемвщенъ, на псаломщицкое мъсто при церкви с. Преображенской, Зміевскаго увада.

### 3) Новый епархіальный миссіонеръ.

На должность Харьковскаго епархіальнаго миссіонера Святьйшимъ Синодомъ назначенъ преподаватель Пермской духовной семинарін протоісрей Константинъ Селивановскій.

## 4) Объ утвержденіи въ должности церковныхъ старостъ.

- 1) Въ церкви с. Должика, Лебединскаго увзда, въ должности старосты 12 апрвля утвержденъ крестьянинъ Иванъ Кузьменко.
- 2) Къ церкви с. Епифановки, Староб. уъзда, въ должности етаросты 7 апръля утвержденъ крест. Харитонъ Аоанасьевскій.
- 3) Къ церкви с. Курячевки 2, Староб. уъзда, въ должности старосты 2 апръля утвержденъ крест. Максимъ Черниченко.
- 4) Къ церкви с. Муратовой, того же увзда, старостою 11 апрыля утвержденъ крест. Дмитрій Бойко.
- 5) Къ церкви с. Ново-Павловки, того же увзда, старостою 12 апръля утвержденъ крест. Діонисій Пономаренко.
- 6) Къ церкви с. Ново-Млинска, Купянскаго увзда, старостою 11 апръля утвержденъ мъщанинъ Дмитрій Чалый.
- 7) Къ церкви с. Покровска, того же увзда, старостою 11 апрыля утвержденъ инженеръ-технологъ Дмитрій Парманинъ.
- 8) Къ церкви с. В. Камышевахи, Изюмскаго убзда, старостою 2 апръля утвержденъ крест. *Іоакима Попова*.
- 9) Къ Николаевской церкви г. Золочева старостою 7 апръля утвержденъ крестьянинъ Сергій Сърьги.
- 10) Къ церкви с. Богодаровой, Зміевскаго увзда, старостою 7 апръля утвержденъ крест. Захарій Семеновъ.

### 5) Назначеніе пенсій.

Указомъ Свят. Синода, отъ 4 апрѣля за № 5738, назначены пенсіи изъ казны: заштатному діакону-псаломщику Михаилу Рудневу—въ 66 руб. 66 коп., заштатному діакону-псаломщику Андрею Васютинскому—въ 100 руб., вдовѣ діакона Екатеринт Краснопольской съ дѣтьми—въ 166 руб. 66 коп., зашт. псаломщику Симеону Клеванову—въ 100 руб. и вдовѣ псаломщика Наталіи Матеренковой—въ 100 руб.

Указомъ Свят. Синода, отъ 20 марта за № 5119, назначены пенсіи изъ казны: діакону Василію Сенявину—въ 100 рублей, заштатному священнику Стефану Крыжановскому—въ 300 руб., ваштатному діакону Николаю Юркову—въ 33 руб. 38 коп., вдовъ

діакона Елисаветь Браиловской—въ 100 руб., вдовъ священника Аннь Жуковской—въ 166 руб. 66 коп. и вдовъ священника Глафиръ Поповой—въ 50 руб.

## 6) Вакантныя мѣста.

Діаконекія:

При Покровской ц. с. Шпилсвки, Сумского у.

Псаломиникія:

При Пантелеймоновской ц. гор. Харькова.

## ОТЧЕТЪ

о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1912—1913-й учебный годъ.

(Окончаніе \*).

Библіотека и физическій кабинеть.

Библіотска раздъляется на 1) фундаментальную, 2) ученическую и 3) музыкальную.

- 1) Въ фундаментальной библіотек въ началу отчетнаго года числилось 5508 томовъ въ 2109 названіяхъ. Въ теченіе года пріобрътено 163 тома въ 45 наименованіяхъ, такъ что къ началу настоящаго 1913—1914 учебнаго года всёхъ книгъ въ фундаментальной библіотек было 5721 томъ въ 2151 наименованіяхъ.
- 2) Въ ученической библіотекъ состояло книгъ 6927 томовъ въ 3625 названіяхъ, поступило 418 томовъ въ 153 названіяхъ, такъ что къ началу настоящаго учебнаго года всъхъ книгъ въ ученической библіотекъ было 7345 томовъ въ 3778 названіяхъ.
- 3) Въ музыкальной библіотек въ концу отчетнаго года состояло 1013 тетрадей нотъ въ 719 названіяхъ, новыхъ поступленій ноть не было.

Учебниковъ въ ученической библіотекъ состояло 8876 экземпляровъ.

Изъ періодическихъ изданій Совьтомъ Училища выписывались следующія: въ фундаментальную библіотеку: «Церковныя Въдомости», «Въра и Разумъ», «Въстникъ Воспитанія», «Странникъ», «Труды Кіевской Духовной Академіи», «Богословскій Въстникъ», «Церковный Въстникъ» съ «Христіанскимъ Чтеніемъ», «Русская Старина», «Исто-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 7 за 1914 г.

рическій Въстникъ», «Миссіонерское Обозртніе», «Въстникъ Европы», «Харьковскія Губернскія Въдомости» и «Южный край».

Въ ученическую библіотску: «Душеполезное Чтеніе», «Русскій Паломникъ», «Родникъ», «Дътское Чтеніе», «Природа и Люди», «Нива», «Вокругъ Свъта», «Географія и Естествознаніе», «Музыка и Пъніе», «Мірокъ» и на имя церковно-приходской школы—«Народное Образованіе» и «Русская Школа».

Въ теченіс года воспитанницами всѣхъ классовъ Училища взято было книгъ для чтенія изъ ученической библіотеки 8900 экземпляровъ. Книги изъ ученической библіотеки выдавались воспитанницамъ ежедневно, при чемъ каждому классу былъ назначенъ опредѣленный день для полученія и возвращенія книгъ. Въ выборѣ книгъ для чтенія воспитанницы руководствуются особыми каталогами, заключающими въ себѣ списки книгъ для ученической библіотеки, назначенныя для каждаго класса въ отдѣльности.

При библіотекъ имъются: 1) Каталогъ хронологическій и систематическій, 2) Матеріальная книга, 3) Справочная книга и 4) Правила о порядкъ храненія и выдачи книгъ.

Физическій кабинсть.—Согласно ходатайству Совьта, Епархіальнымъ съвздомь духовенства ассигновано на пополненіе физическаго кабинета 2000 р. Изъ указанной суммы преподавателями физики, Я. М. Колосовскимъ и В. Н. Мощенко, съ разрішенія Совта, на оборудованіе кабинста пріобрітено до 137 приборовъ и 18 предметовъ посуды, всего на 1437 р. 84 к. Въ настоящее время въ физическомъ кабинеть имъется до 257 существенно-необходимыхъ приборовъ, изъ которыхъ 23 пожертвованы, а другіе, кромъ поименованныхъ, пріобрітены на училищныя средства въ разное время. На пріобрітеніе матеріаловъ, необходимыхъ при производств опытовъ, одному изъ преподавателей отпускается 25 руб. въ годъ.

Въ Географическомъ кабинетъ числится до 162 предметовъ, большею частію пожертвованныхъ, въ числъ которыхъ имъются разнообразныя коллекціи.

На библіотеку, учебники, учебныя пособія и учебныя принадлежности ассигновано по смётё 3157 р. 54 к.

#### Средства училища.

Въ 1912-мъ экономическомъ году на приходъ поступило 152304 р. 46 коп.

Эта сумма слагалась изъ следующихъ статей:

а) Недоимки за предшествующій годъ-677 р. 50 к.

- б) Проценты съ неприкосновеннаго капитала Училища—4047 р. 44 кон.
- в) Первоначальный взносъ со вновь поступающихъ воспитанницъ и плата за содержание воспитанницъ—73032 р. 25 к.
  - r) Обще-Епархіальный взносъ отъ церквей—35077 р. 94 к.
  - д) Отъ Епархіальнаго Свѣчного Завода—14849 р. 96 к.
- е) Доходъ отъ принадлежащей Училищу части дома въ гор. Харьковъ—3900 р.
- ж) 10/0 взносъ съ жалованья отъ причтовъ, получающихъ таковое, и опредъленное назначение отъ причтовъ, не получающихъ жалованья—2550 р. 71 к.
- з) Пожертвованія отъ монастырей, церквей, разныхъ учрежденій и лиць—1859 р. 24 к.
  - и) Отъ училищной экономін—330 р. 53 к.
- і) Отъ Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодѣ на содер-, жаніе образцовой церковно-приходской школы—500 р.
  - к) Отъ Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодъ въ пособіе учебно-воспитательному персопалу Училища—1000 р.
  - л) Отъ Харьковской Городской Управы на содержание второй учительницы при церковно-приходской школъ—300 р.
  - м) За обучение необязательнымъ предметамъ въ 1912 году поступило на приходъ—5634 р. 54 к.
    - н) Пореходящихъ суммъ-8160 р. 60 к.
    - о) Экстраординарныхъ поступленій—383 р. 75 к.

ИТОГО—152304 руб. 46 кон.

## Въ расходы было:

- 1) На содержание личнаго состава—39771 р. 90 к.
- 2) На содержание воспитанницъ пищею—45208 р. 76 к.
- 3) На содержаніе воспитанниць одеждою и обувью—11986 р. 24 к.
- 4) На содержание дома и прислуги-35923 р. 42 к.
- 5) На содержание больницы—2359 р. 06 к.
- 6) На содержание канцелярич—109 р. 91 к.
- 7) На библіотеку и учебныя пособія—2337 р. 20 к.
- 8) Мелочные расходы-203 р. 57 к.
- 9) На обучение необязательнымъ предметамъ-5071 р. 80 к.

。1977年1月1日 · 1980年1月1日 · 1980年1日 · 1980年11日 · 1980年1日 ·

10) Переходящихъ суммъ--4310 р. 74 к.

ИТОГО—147862 руб. 60 к.

#### Дополнительныя свыдынія.

Харьковское Епархіальное женское Училище въ отчетномъ году, какъ и въ предыдущіе 9 лѣтъ, пользовалось постояннымъ благосклоннымъ винманіемъ и отеческою заботливостью своего Архинастыри Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіенискона Харьковскаго и Ахтырскаго, на Архипастырское благоусмотръніе и ръшеніе котораго Совътомъ представлялись училищныя дѣла. Владыка всегда интересовался училищною жизнью, чрезъ начальствующихъ лицъ и непосредственно входилъ въ нужды заведенія; Совътъ Училища неоднократно пользовался его Архипастырскими наставленіями, псполненными отеческой заботливости и многоопытнаго зпанія.

Наиболье выдающимися событіями въ жизни Училища были тв дни, когда оно удостанвалось посвщеній свосго Высокаго Покровителя. Въ течение учебнаго года Его Высокопреосвященство неоднократно посъщалъ Училище. 22-го октября Высокопреосвященнъйщій Арсеній изволилъ присутствовать въ Училищъ на литературно-вокальномъ вечеръ, посвящениомъ воспоминаніямъ Отечественной войны 1812 года. На вечеръ были пропзиссены воспитанницами стихотворенія и отрывки изъ различныхъ статей, относящіеся къ событіямъ Отсчественной войны, при чемъ чтеніе и декламированіе сопровождалось показываніемь туманных картинь героевь Отечественной войны и различныхъ событій изъ нея. При этомъ были исполнены нѣкоторыя пьесы патріотическаго содержанія. Послъ вечера Владыка изволилъ похвалить воспитанницъ за хорошее чтеніе и благоволилъ раздать лучшимъ изъ нихъ по поведению и успъхамъ награды-похвальные листы. 21-го февраля, въ день празднованія 300-льтія царствованія Дома Романовыхъ, Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященивншій Арсеній, вмъсть съ Его Преосвященствомъ, Преосвященнъпшимъ Өсодоромъ, также удостоилъ своимъ посъщеніемъ литературно-вокально-музыкальный вечеръ въ Училищъ, въ которомъ приняли участіє воспитанницы старшихъ классовъ и воспитанники Духовной Семинаріи. На вечерѣ были исполнены отрывки изъ оперы «Жизнь за Царя» и драмы «Борисъ Годуновъ». По окончаніи вечера Владыка благодарилъ воспитанницъ Училища и воспитанниковъ Семинаріи за прекрасное и художественное исполненіе и преподалъ всьмъ благословеніе.

4-го декабря, въ день храмового училищнаго праздника Св. Великомученицы Варвары Божественная литургія въ училищномъ храмъ была совершена Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ

Феодоромъ, Епискономъ Сумскимъ, въ сослужении о. Ректора Семинарии, Предсъдателя и членовъ Училищнаго Совъта. За литургией было произнесено о. Инспекторомъ классовъ соотвътствующее празднику слово. Послъ литургии Его Преосвященствомъ въ сослужении духовенства былъ отслуженъ молебенъ Св. Великомученицъ Варваръ. По окончании Богослужения Его Преосвященство поздравилъ воспитаницъ съ праздникомъ и преподалъ воспитаницамъ и всъмъ служащимъ благословеніе. Послъ церковнаго торжества Его Преосвященство благоволилъ вмъстъ съ училищной корпораціей раздълить хлъбъ-соль. Вечеромъ, подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Феодора, Епископа Сумского, въ училищномъ залъ состоялось годичное собраніе членовъ Братства Св. Великомученицы Варвары, на которомъ былъ прочитанъ годичный отчетъ.

6-го декабря, вечеромъ, Училище посътилъ Высокопреосвященный Стефанъ, Архіепископъ Курскій, который былъ встръченъ въ училищномъ храмъ, куда собрались воспитанницы, начальствующими лицами. Его Высокопреосвященство, послъ обычнаго чина встръчи Архипастырей, обратился къ воспитанницамъ съ ръчью, въ которой высказалъ имъ нъсколько благожелательныхъ наставленій, послъ чего присутствовалъ въ залъ Училища на вечеръ воспитанницъ 1-го и 2-го класса, на которомъ воспитанницами сихъ классовъ были

и 2-го класса, на которомъ воспитанницами сихъ классовъ были произнесены нъкоторыя стихотворенія и басни, посвященныя воспоминаніямъ 1812 года.

8-го февраля исполнилось 10-тильтіе Архипастырскаго служенія въ Харьковской епархіи Высокопреосвященный паго Арсенія, Ахіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго. По сему случаю въ училищномъ храмь быль совершенъ молебенъ о здравіи Архипастыря, а въ покояхъ Его Высокопреосвященства начальствующими лицами—
о. Предсъдателемъ Совъта, Г-жей Начальницей и о. Инспекторомъ

о. Предсъдателемъ Совъта, Г-жей Начальницей и о. Инспекторомъ классовъ было принесено поздравленіе Владыкъ отъ Училища.

9-го іюня, въ день отпуска воспитанницъ, окончившихъ курсъ, литургія въ училищномъ храмъ была совершена о. Предсъдателемъ Совъта, Протоіереемъ Н. Стеллецкимъ, и о. Инспекторомъ классовъ, Протоіереемъ І. Котовомъ. За литургіей, вмъсто причастнаго стиха, Инспекторомъ классовъ произнесено было напутственное слово окончившимъ курсъ воспитаницамъ. Послъ литургіи былъ совершенъ благодарственный Господу Богу молебенъ. По окончаніи Богослуженія въ заль Училища состоялся актъ, на которомъ былъ прочитанъ краткій отчетъ о состояніи Училища и 92 выпускнымъ воспитанницамъ 7-го

дополнительнаго класса-свидътельства и награды. Каждая восинтанница, окончившая курсь ученія, получила въ благословеніе отъ Его Высокопреосвященства серебряный крестикъ, а также Евангеліе съ собственноручною подписью Владыки и молитвенникъ, которые раздавали воспитанницамъ о. Предсъдатель Совъта и о. Инспекторъ классовъ, а награды раздавала Почетная Попечительница Училища, Д. Д. Оболенская. Актъ закончился пънісмъ народнаго гимна «Боже, Царя храни» и молитвою «Достойно есть». На актъ присутствовали Почетная Попечительница Училища, Д. Д. Оболенская, нъкоторыя изъ почетныхъ лицъ духовенства г. Харькова, училищная корпорація, а также родители и родственники воспитанницъ. б) Ревизіи со стороны членовъ Учебнаго Комитета Училище

- въ отчетномъ году не подвергалось.
- в) Наконецъ, въ настоящемъ годовомъ отчетъ не можетъ быть не отмъчено знаменательное событие въ истории Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища-закладка новаго корпуса 28 іюля 1913 года.

Уже въ теченіе и вскольких в лівть Харьковским в духовенством в на Епархіальныхъ Съвздахъ и при всякихъ собраніяхъ обсуждался вопросъ о необходимости устройства новаго корпуса при Епархіальномъ Училищъ, такъ какъ существующія зданія Училища давно уже оказываются недостаточными для наличнаго количества воспитанницъ (свыше 700) и Св. Синодъ, послъ нъсколькихъ ревизій, указывалъ Харьковскому Епархіальному начальству на необходимость расширенія училищных в зданій. На Епархіальномъ Събздів текущаго года, по настоятельному требованію Его Высокопреосвященства, Архіспискона Харьковскаго Арсенія, духовенство энергично взялось за изысканіе средствъ на осуществленіе предварительно выработанныхъ Епархіальнымъ архитекторомъ В: Н. Покровскимъ плана и смѣты на устройство новаго корпуса при Епархіальномъ женскомъ Училищъ. Побу-ждаемое Его Высокопреосвященствомъ, духовенство такъ рѣшительно взялось за осуществление этого дела, что къ окончанию Съезда духовенства найдена была и предварительно договорена Строительная Контора, принявшая на себя постройку проэктированнаго зданія, такъ что учрежденному потомъ Строительному Комитету оставалось заключить съ Строительной Конторой контрактъ и приступить къ постройкъ. Въ 20 числахъ мая закончился Епархіальный Съйздъ ду- ховенства, а въ половинъ йоня уже приступлено было къ землянымъ работамъ на отведенномъ для устройства новаго корпуса мъстъ. Къ 20 числамъ іюля стёны нижняго (полуподвальнаго) этажа выве-

дены были изъ земли. 28-го поля въ воскресење, по благословению Его Высокопреосвищенства, назначена была замладка начатато постройкою зданія. Къ означенному дию на постройкъ приготовленъбыть помость и на немъ деревиный отврытый шагеръ, украшенный флагами и гирлиндами зелені. Около помоста въ одной изъ внутреннихъ ствит зданія вдвлана была мраморная плита, въ которой сдълано углубленіе для маталической доски. Богослуженіе на мъстъ закладки совершено было Его Высокопреосвященствомъ, Архіспископомъ Арсеніемъ въ сослуженіи: Ректора Семинаріи, Протоісрея А. Юшкова, предобдателя Строительнаго Комитета, Протоісрея I. Знаменскато, ключаря Собора, Прот. Л. Твердохяжбова, члена Государственной Думы, Прот. А. Станиславскаго, благочиннаго Прот. Вл. Александрова, благочиннаго свяще. И. Вишивкова и членовъ Строительнато Комитета, священиковъ: Н. Линскато, А. Жадановскаго, б. Кіаницына, К. Дълкова, І. Петровскаго и М. Энендова.

По совершеніи водоосвященій и прочтеніи Владыкою молитвы на основаніе дома, высокопреосвященій Архіспискогъ Арсеній сощель съ ажвона къ приготовленному къ закладкъ мъсту и згъсь продсърдательного Комитета прочитана была надпись на металлической доскъ събдующаго содержанія: Во имя бтид и бына и быта то быта по быта года въ царствованіе Его Ниператорскаго Величества Государя Императора Самодержца Всероссійскаго Николал II Александровича, по благословенію Его Высокопреосвящентява, Высокопреосвящентвий Архіспископа Харьковскаго и Ахтырскаго, заложенъ ей корпусть для Харьковскаго Впархіальнаго жовскаго Училища ва средства Ецархіи, по проэкту Евархіальнаго жовскаго Училища ва средства Ецархіи, по проэкту Евархіальнаго момътета въ составъ Предсъдалеля Прот. І. П. Знаменскаго и мленовъ Начальницъ Училица, Е. Н. Гобцыять, Протоісреевъ—І. Н. Гончаревскаго, Н. С. Стеллецкаго, А. М. Станиславскаго, К. Г. Дълкова, І. В. Петровскаго, О. Н. Кіаницына, М. И. Энекдова и діакона І. П. Стеллецкаго». По проэтеніи надписи, Его Высокопреосвященствомъ окроплена была маталическая доска и нажрыть были положень карпичь. Его В

время четыре группы гостей во главъ съ протојереями и священниками совершали закладку на чстырехъ углахъ зданія и четыре священника совершали окропленіе четырехъ стъпъ строющагося зданія. Торжественная закладка новаго корпуса закончилась провозглашеніемъ многольтія Царствующему Дому, Святьйшему Синоду и Высокопрессвященьйшему Архіспископу Арсенію съ его паствою, строителямъ зданія, учащимъ и учащимся.

По окончаніи богослуженія, всёмъ присутствовавшимъ на торжестве Строительною Конторою предложена была братская трапеза, которую благословилъ Высокопреосвященнейшій Архіепископъ Арсеній.

Въ настоящее время зданіе величественнаго корпуса вчернъ ужс готово, накрыто жельзною крышею; съ ранней весной приступлено будеть къ внутренней его отдълкъ и къ августу мъсяцу 1914 года, началу слъдующаго 1914—1915 учебнаго года, съ Божіей помощью, Училище будетъ имъть просторное и удобное зданіе, отвъчающее всъмъ насущнымъ его потребностямъ. Въ немъ будетъ столовая для воспитанницъ, 6 новыхъ классовъ, величественный залъ, комнаты для физическаго кабинета, учительская и квартиры для нъкоторыхъ служащихъ.

#### **BPATCTBO**

## во имя Св. Великомученицы Варвары при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ Училищъ.

При Училищъ существуетъ благотворительное учрежденіе «Братство во имя Св. Великомученицы Варвары». Открытое 9-го февраля 1903 года, Братство находится подъ покровительствомъ Высокопрессвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, и состоитъ изъ неограниченнаго числа членовъ обоего пола, всѣхъ званій и состояній—пожизненныхъ, сдѣлавшихъ пожертвованія Братству единовременно не менѣе 50 р., дѣйствительныхъ, вносящихъ въ пользу Братства не менѣе 3р., и соревнователей, которые содѣйствуютъ Братству въ его задачѣ незначительными денежными пожертвованіями, менѣе 3 р.

Значительное пожертвованіе въ отчетномъ году поступило отъ Надежды Михайловны Филоновой 3000 р., отъ Высокопреосвященнаго Флавіана, Митрополита Кіевскаго и Галицкаго, 100 р., отъ Преосвященнаго Өеодора, Епископа Сумскаго, 25 р., отъ купца Лаврентія Павловича Соколова—50 р. отъ Д. Д. Оболенской—50 р., отъ Ольги Ивановны Стрекаловой—50 р., отъ Д. Г. Фигуровскаго—25 р. Къ 1-му сентября 1913 года капиталъ Братства равнялся 18129 р.

Къ 1-му сентября 1913 года капиталъ Братства равнялся 18129 р. 99 к., въ томъ числъ % бумагами 17500 р. Благотворительная

дънтельность Братства въ теченіе года выразилась въ пособін 61 бъднъйшимъ воспитанницамъ въ уплату за содержаніе въ училищномъ общежитіи, а также на пріобрътеніе теплаго платья и бълья нъкоторымъ изъ нихъ въ размъръ 2612 р. 50 к. Кромъ того, 12 бъднымъ воспитанницамъ выдано пособіе при окончаніи курса въ количествъ 168 р.

Пожертвованія въ пользу Училища.

Пожертвованія на разныя нужды Училища єъ отчетномъ году поступили следующія:

- а) Отъ Высокопрсосвященнъйшаго *Арсенія*, Архіспископа Харьковскаго 50 р. на угощеніе дътей лакомствомъ въ день 300льтняго юбилея Дома Романовыхъ.
- б) Отъ Высокопреосвященнаго *Арсенія* 25 р. на лакомство дътямъ.
- в) Духовенствомъ Харьковской епархін учреждено пять стипендій по 150 р. каждая, для воспитанницъ-сиротъ 7-го класса.
- г) Воспитанницами-экскурсантками 1911 года пріобрътенъ образъ Осодоровской Божісй Матери въ Успенскомъ Соборъ, въ г. Костромъ, предъ которымъ совершался молебенъ въ день празднованія 300льтія Дома Романовыхъ.
- д) Отъ Почетной Попечительницы Училища Д. Д. Оболенской 155 р. въ уплату за воспитание Пелагии Поповой.
- е) Отъ нея же 50 р. для двухъ бѣднѣйшихъ воспитанницъ, оканчивающихъ курсъ (получили Елена Яновская и Наталія Чумаченко) и нѣсколько пудовъ конфектъ на лакомства воспитанницамъ.
- ж) Отъ нея же пятьдесять рублей (50 р.) для сироть-воспитанниць выпускныхъ (получила Хіонія Щелоковская и Антонина Чудновская).
- з) Отъ вдовы священника (с. Масловки, Зміевского утзда), Елены Никитичны Крыжановской три тысячи двтети рублей (3200 р.) о/о бумагами на учрежденіе стипендіи для бъдныхъ воспитанницъ ея имени.
- и) Оть А. А. Ж. въ уплату за воспитание Любови Кротовой 7-го класса сто рублей (100 р.).
- i) Отъ А. А. Ж. въ уплату за содержаніе воспитанницы 7-го кл Антонины Чудновской сто рублей (100 р.).
- к) Отъ Ольги Михайловны Матковской сто рублей (100 р.) на въчное поминовение отца ея, М. М. Севастьяновича, бывшаго врача Училища.

Такимъ образомъ, въ теченіе года на разныя нужды Училища, не считая пожертвованій вещами, денежныхъ пожертвованій поступило четыре тысячи пятьсотъ восемьдссять рублей (4580 р.).

#### ОТЧЕТЪ

о состояніи образцовой однокласской церковно-приходской шнолы при Харьковсномъ Епархіальномъ женскомъ Училищъ за 1912-1913-й учебный годъ.

Личный составъ служащихъ въ школѣ лицъ состоялъ изъ законоучителя, священника Н. Загоровскаго, учительницъ—А. Г. Ладенковой и В. П. Петрусенко и попечительницы школы, жены купца С. Я. Токаревой.

Число учащихся за отчетный годъ было неодинаково: въ началь учебнаго года было 70 учащихся (33 мальч. и 27 двв.), къ концу же учебнаго года это число уменьшилось до 62 (28 мал. и 34 двв.) По отдъленіямъ школы учащієся къ концу года распредълялись такъ: въ 1-мъ отдъленіи 23 уч., во 2-мъ—18, въ 3-мъ—15 и въ 4-мъ—6 уч.

Обучсніе велось въ школт согласно съ программами церковныхъ школъ и объяснительными къ нимъ записками и дополнительными разъясненіями. Программы по встмъ предметамъ были выполнены надлежащимъ образомъ. При прохожденіи предметовъ употреблялись слъдующіе учебники и учебныя пособія: 1) по Закону Божію—«Наставленіе въ Законт Божіємъ» Архієпископа Агафодора и «Начальныя свъдтнія изъ Исторіи Церкви» прот. П. Смирнова; по церковному птію унотреблялась «Божественная Литургія» Смирнова; 3) по церковно-славянской грамотт—св. Евангеліе, букварь и книга для чтенія Ильминскаго; 4) по русскому языку—букварь и книга для чтенія Лукашевичъ «Стятель», «Практическій курсь правописанія» Некрасова и «Наглядное изученіе русскаго правописанія» Самарова; 5) по счисленію—задачники Гольденберга и Комарова и 6) по чистописанію—прописи Гербача.

Библіотека школы къ концу отчетнаго года заключала въ себѣ 500 названій въ 900 томахъ. Удовлетворивъ около 700 требованій учениковъ по выдачѣ книгъ изъ библіотеки, учительницы сами пользовались при преподаваніи церковно-школьнымъ музеемъ, находящимся при школѣ и заключающемъ до 4000 предметовъ. Въ отчетномъ году для той же цѣли школа пріобрѣла нѣсколько наглядныхъ пособій по Исторіи и Географіи Россіи.

Учебный годъ начался 1-го сентября и окончился 10-го мая. Уроки вообще и каждый въ отдельности начинались и оканчивались въ то же самое время, какъ и въ Училищъ. Годичныя переводныя испытанія учащихся 1—3 отдъленій были произведены 7-го мая комнесісії изъ законоучителя и учительницъ. По малоусившности пришлось оставить на повторительный курсъ въ 1 и 2 отдъленіи по 2 уч., а въ 3-мъ—1, остальные были переведены въ следующія отделенія. Выпускные экзамены для учащихся въ 4 отделеніи были произведены 10-го мая особой комиссіей, состоящей изъ Начальницы Училища, Инспектора классовъ, руководителя и учащихъ въ школъ. Всъ экзаменовавшісся (6 чел.) были признаны удовлетворительно выдержавшими испытанія, вслъдствіс чего были удостосны установленыхъ свидътельствъ объ окончаніи одноклассной церковно-приходской школы. Многіе изъ числа окончившихъ и переведенныхъ были награждены книгами и похвальными листами, а именно: по 4 учащихся въ первыхъ трехъ отдёленіяхъ и всё 6 человёкъ изъ окончившихъ курсъ школы.

Учебный годъ закончился школьнымъ актомъ 11-го мая. Учащимся, въ присутствіи воспитанницъ Училища, были розданы Псалтирь, Евангеліе и награды.

Въ своей дъятельности школа не ограничивалась однимъ обученіемъ, а заботилась также о религіозно-нравственномъ воснитаніи учащихся. Съ этою цёлью предъ началомъ занятій читались въ школё утреннія молитвы и дневное Евангеліе; каждый урокъ предварялся и заканчивался положенными молитвами; въ воскресные и праздничные дни учащіеся, подъ надзоромъ учительницъ, присутствовали за Богослуженіемъ въ церкви; въ Рождественскій постъ и на 1-й недълъ Великаго Поста ученики говъли и пріобщались Св. Таинъ. Въ видахъ патріотическаго воспитанія учащіеся 11-го октября праздновали въ школь 100-льтіє Отечественной войны, а 17-го февраля— 300-льтіє царствованія Дома Романовыхъ. Наканунь 11-го октября была отслужена панихида законоучителемъ школы, въ самый день оыла отслужена панихида законоучителемъ школы, въ самыи день праздника ученики присутствовали за богослужениемъ, послъ котораго имъ было предложено въ помъщении школы чтение съ туманиыми картинами. 17-го же февраля, послъ богослужения, въ школъ было устроено вокально-литературное утро съ чтениемъ и пънисмъ соотвътствовавшихъ по своему содержанию пъсенъ и стихотворений.

Въ течение года ученики вели себя прилично какъ въ школъ, такъ и за стънами ея. Посъщали школу очень исправно; опущения уроковъ были вообще ръдки и происходили почти всегда но уважи-

тельнымъ причинамъ. За отсутствіемъ особо предосудительныхъ проступковъ къ крайней мъръ наказанія—увольненію изъ школы—ни разу не приходилось прибъгать въ отчетномъ году.

Расходы по содержанію школы производились изъ общихъ средствъ Епархіальнаго Училища съ пособіемъ отъ Училищнаго Совъта при Св. Синодъ въ размъръ 500 р., отъ города Харькова въ размъръ 300 р. и съ взносами отъ учениковъ (по 1 руб. съ ученика—всего 67 р.). Изъ образовавшейся такимъ образомъ суммы на удовлетвореніе жалованьемъ учащихъ было израсходовано 920 р., а именно: на жалованье законоучителю—260 р., первой учительницъ—360 р. и второй учительницъ—360 р. Попечительницей школы, С. Я. Тожарсвой, пожертвовано въ теченіе года 75 р. Деньги эти были израсходованы на покупку брошюръ, книгъ, конфектъ и подарковъ дътямъ.

## Практическія занятія воспитанницъ Училища въ образцовой школъ.

Воспитанницы 7-го, двухъ 6-хъ и двухъ 5-хъ классовъ посъщали образцовую школу съ цълію наблюденія и оцънки занятій въ школь учащихъ лицъ и воспитанницъ училища, очередного дежурства въ школь и самостоятельныхъ занятій съ дътьми. Ежедневно въ учебное время посъщало школу 8 воспитанницъ: 1—7-го класса, 4—6-го класса и 3 воспитанницы 5-го класса. Воспитанницы 5-го класса въ первые два мъсяца ограничивались наблюдениемъ за преподаваниемъ въ школъ учащихъ въ ней лицъ и воспитанницъ 6-го и 7-го классовъ, а начиная съ третьяго мъсяца, приступали и къ самостоятельнымъ занятіямъ въ школь, въ присутствіи и подъ ближайшимъ руководствомъ учительницъ школы. Для подготовки къ самостоятельнымъ занятіямъ воспитанницъ 5-го класса, учительницы, въ присутствіи встхъ воспитанницъ 5-го класса, по назначенію преподавателя дидактики, давали и подробно разъясняли типичные уроки по церковно-славянской грамотъ, диктанту, чистописанию, ръшению задачъ и объяснительному чтенію, а потомъ заставляли и воспитанницъ 5-го класса вести по очереди тъ же самыя занятія. Воспитанницы же 6-го и 7-го класса приступали къ самостоятельнымъ занятіямъ въ школъ съ самаго начала учебнаго года. Руководство этими ежедневными занятіями главнымъ образомъ лежало на обязанности учительницъ школы. Онв въ порядкъ прохожденія школьныхъ предметовъ назначали матеріаль для занятій воспитанниць, помогали составлять имъ планы и конспекты уроковъ, по возможности присутствовали

на занятіяхъ воспитанниць, посль уроковъ отмъчали достоинства и недостатки и преподавали практиканткамъ другія руководственныя указанія. При назначеній уроковъ учительницы наблюдали за тъмъ, чтобы въ теченіе года каждая воспитанница дала послъдовательно уроки по встяв предметамъ школьнаго курса. Начальницей училища велась особая въдомость, гдт ежедневно отмъчалось, какая воспитанница и по какому предмету занималась въ школъ. Такихъ уроковъ ежедневно, начиная съ ноября, давалось воспитанницами въ школъ отъ 8-ми до 14-ти. Въ теченіе года такихъ опытовъ преподаванія на долю каждой воспитанницы приходилось отъ 5 до 12.

Изъ 8-ми воспитанницъ, ежедневно назначавшихся въ школу, избирались четыре дежурныхъ по школъ, по одной на каждое отдъленіе. Обязанности дежурныхъ, въ общемъ сводившіяся къ надзору за порядкомъ, подробно изложены въ особой инструкціи.

Вст воспитанницы 5 и 6 классовъ должны были вести педагогическіе дневники. Въ нихъ онт вносили руководственныя указанія учащихъ, планы и конспекты своихъ уроковъ, наблюденія и замтчанія по поводу преподаванія другихъ лицъ и вообще вст впечатлтнія отъ школьной жизни за день дежурства въ школъ. Каждая воспитанница обязана была внести въ дневникъ вст впечатлтнія во время трехъ постщеній школы—перваго, последняго и въ срединт учебнаго года.

Независимо отъ вышеуказанныхъ занятій, воспитанницы 6 и классовъ въ особо установленные часы посыцали школу въ полномъ составъ класса-воспитанницы 6 класса по одному разу въ недълю, а воспитанницы 7-го-четыре раза. Это время было исключительно посвящено 1) наблюденію и разъясненію примфрныхъ уроковъ, дававшимися преподавателями дидактики и мстодикъ учащими въ школъ лицами; 2) наблюденію и критическому разбору пробныхъ уроковъ, дававшимися воспитанницами по образцу примърныхъ уроковъ. Пробные уроки давались воспитанницами в и 7 классовъ по-всёмъ, предметамъ школьнаго курса и во все продолжение учебнаго года. Каждая воспитанница должна была дать не менте одного урока въ 6 класст и не менте 4—въ 7-мъ класст. Предъ пробнымъ урокомъ заблаговременно воспитанница составляла дробный конспекть урока и представляла его преподавателю просмотра и исправленія. Когда наступаль чась пробнаго урока, то практикантка должна была, придерживаясь конспекта, дать урокъ въ присутстви всъхъ воспитанницъ своего класса, всъхъ дежурныхъ по школь воспитанниць (за исключеніемь дежурныхъ по отделеніямъ),

учительницъ школы, классной восинтательницы и преподавателя. По окончаніи пробнаго урока туть же въ школь, подъ свъжимъ впечатльніемъ, происходилъ всесторонній критическій разборъ урока, съ участіємъ всьхъ присутствовавшихъ на урокь. Если же не оставалось времени для разбора урока, то оцьнка урока производилась на урокъ дидактики или методики, въ самомъ Училищъ. Вслъдствіе недостаточности времени и многочисленности 6 класса въ теченіе одного часа, посвященнаго практическимъ занятіямъ въ школь, занимались по большей части двъ, а пногда и три воспитанницы.

Помимо очередныхъ занятій и пробныхъ уроковъ въ школь, воспитанницы 6 и 7 классовъ въ теченіе всего года, подъ руководствомъ преподавателя півнія, занимались обученіемъ учащихся церковному півнію. Для этой работы воспитанницы посыщали школу въ тів часы дня, которые были свободны отъ занятій въ Училищів. Нівкоторыя изъ воспитанниць 6 и 7 классовъ взяли на себя трудъ подготовить учащихся въ школів къ вокально-литературному утру, устроенному 17 февраля.

Въ цъляхъ нобужденія воспитанниць къ болье ревностному исполненію обязанностей по школь, Совьть Училища въ конць учебнаго года, по представленію преподавателя дидактики, назначаль награды (по одной на каждый 6 и 7 классъ) за лучшія практическія занятія въ школь.

Председатель Совета, Протогерей Іоаннг Знаменскій.

Начальница Училища, Евгенія Гейцыга.

Инспекторъ классовъ, Протојерей Іошинъ Котовъ.

Старшая Воспитательница, Аполминарія Вышемірская.

Члены Совъта: Священникъ Михаилъ Энеидовъ.

Членъ-Делопроизводитель, Священник Николай Липскій.

## Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.

Правленіе Сумскаго духовнаго училища доводить до свѣдѣнія духовенства училищнаго округа:

- 1) Постановленіе Съвзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 23 сентября 1913 г. о снабженій всвую пансіонеровь училищнаго общежитія учебными книгами и пособіями за счеть Правленія, съ ежегоднымъ взносомъ 5 рублей, какъ неосуществимое на дѣлѣ за отсутствіемъ на то средствъ у Правленія училища, согласно докладу о. Смотрителя училища, резолюціей Его Высокопреосвященства отъ в марта сего 1914 года отмѣнено. Поэтому порядокъ пріобрѣтенія учебниковъ и пособій учащимися Сумскаго духовнаго училища остается прежній: книги покупаются самыми родителями учениковъ.
- 2) Пріємныя испытанія для вновь поступающихъ въ приготовительный классъ училища назначены предъ лётними каникулами на 5-е іюня. Прієма въ остальные классы 1, 2, 3, 4, не будетъ предъ лётними каникулами, въ виду невозможности опредълить въ данное время числа свободныхъ вакансій въ означенныхъ классахъ.

## Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища.

Правленіе Купянскаго духовнаго училища, согласно журнальному постановленію, доводить до свёдёнія окружнаго духовенства, что дли предстоящих занятій Съёзда духовенства, имёющаго быть 29 мая 1914 г., назначаются слёдующіе предметы: а) Разсмотрёніе журналовъ предыдущаго Съёзда и заслушаніе резолюцій Его Высокопреосвященства, послёдовавших на сихъ журналахь. б) Разсмотрёніе смёты и расхода суммь по содержанію училища въ 1915 г.. в) Разсмореніе вёнчиковыхъ вёдомостей за прошедшій 1913 годъ. г) Разсмотрёніе отчета о приходё, расходё и остатке суммъ, ассигнуемыхъ духовенствомъ Купянскаго училищнаго округа за 1913 г., а также журналовъ временнаго ревизіоннаго комитета по провърке означеннаго отчета. д) Избраніе членовъ временнаго ревизіоннаго Комитета и кондидатовъ къ нимъ на будущій 1915 годъ. е) Другія текущія дёла, подлежащія обсужденію предстоящаго Съёзда духовенства.

#### II.

Содержаніе. Устройство истинной Церкви Христовой. Мис. - саящ. Ө. Сулилы. — Епархіальная хроннка. † Высокопреосвященнъйшій Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій. Поъздка Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, въ Богодуховскій женскій монастырь. — Празднованіе 25-ти лътняго юбилея Ректора Харьковской Духовной Семинаріи Протоіерея А. М. Юшкова. — Иноепархіальный отдъль. Проповъдничество семинаристовъ въ приходскихъ церквахъ. — Поъздка православныхъ іерарховъ въ Англію. — Разныя извъстія и замътки. Что значить быть русскимъ націоналистомъ? — Объявленія.

## УСТРОЙСТВО ИСТИННОЙ ЦЕРКВИ ХРИСТОВОЙ.

(Миссіонерская бесъда).

Умоляю васъ, братія, именемъ Господа нашего Іисуса Христа, чтобы всю вы говорили одно, и не было между вами раздъленій, но чтобы вы соединены были въ одномъ духъ и въ однъхъ мысляхъ (1 Коро. I, 10).

Православные христіане! Господь нашъ Іисусъ Христосъ, пришедши на землю для спасенія людей, желалъ создать на землю одну только Свою Церковь; Онъ сказалъ такъ: Я создам Церковь Мою, и врата ада не одольють ся (Мо. 16, 18); и въ Своей первосвященнической молитвъ Господь молился такъ: да будуть всъ едино (Іоан. 17, 20—21). Св. Апостолы, воспріявъ отъ Господа спасительное Его ученіе, внушали всъмъ върующимъ во Христа сохранять единство духа въ союзь мира (Ефес. 4, 1—6), и не только внушаютъ это, но и умоляютъ всъхъ насъ именемъ Господа нашего Іисуса Христа сохранять единство, пребывать въ однъхъ мысляхъ и не производить раздъленій.

Что же, всв-ли мы внемлемъ мольбамъ Св. Апостоловъ? Нътъ, не всв. Многіе изъ собратій нашихъ, сектанты, производять разділенія, не сохраняють единства и даже отдвляются отъ единой истинной Церкви Христовой (1 Іоан. 2, 19), устрояють свои самочинныя собранія и общества, называють ихъ Церквами Христовыми. А сколько теперь появилось такихъ обществъ? немощному человъку трудно и разобраться въ нихъ! Руководители сектантовъ своимъ лжеученіемъ обольщають многихъ (1 Іоан. 2, 26); принимая видъ Апостоловъ

Христовыхъ (2 Коро. 11, 13—15), они говорятъ: вотъ здъев Христосъ, или тамъ... вотъ Онъ въ пустынъ, вотъ Онъ въ по-таенныхъ комнатахъ (Мв. 24, 23—26).

Знайте, православные, и помните: Одинг Господь, одна выра, одно крещеніе, Одинг Богь и Отець всых (Ефес. 4, 5—6), одна истиная Церковь Христова—она есть столпъ и утвержденіе истины (1 Тимв. 3, 15), только въ ней мы можемъ увидъть свъть истины, только "въ ней наше спасеніе (Іоан. 8, 12), ибо только въ ней пребываеть Богь Своею благодатью во всъ дни до скончанія въка (Мв. 28, 20).

Какъ-же намъ, и особенно немощнымъ людямъ, отличить истинную Церковь Христову отъ ложныхъ обществъ, именующихъ себя Церквами?

Сектанты собираются во имя Господне, читають слово Божіе, пропов'ядують и даже хвалятся своею доброд'ятельною жизнью; что же, составляють-ли они Церковь Христову? Церковь Христова есть отъ Бога установленное обще-

Церковь Христова есть отъ Бога установленное общество людей, соединенное между собою однимъ закономъ Божіимъ, священноначаліемъ и таинствами (Ме. 21, 33). Истинная Церковь Христова должна имѣть опредѣленное устройство, установленное Самимъ Господомъ и Его Учениками. Самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ, явившись ученикамъ Своимъ по воскресеніи изъ мертвыхъ, предначерталъ устройство Церкви Своей, когда сказалъ Ап. Петру: паси овецъ Моихъ (Іоан. 21, 15—17). Уже изъ этихъ словъ Спасителя мы видимъ, что Церковь Христова должна состоять изъ пастырей и паствы. А Св. Ап. Павелъ и сравненіями и положительнымъ ученіемъ выясняеть намъ устройство Церкви Христовой: въ Ней, по слову Апостола, должны быть различные сосуды (2 Тиме. 2, 20), или члены Тѣла Христова (1 Коре. 12, 12—20 и 27—28). Что же это за сосуды, или члены тѣла Христова?

Это—пастыри и паства (1 Петр. 5, 1), соработники и нива (1 Коре. 3, 9), служители и домостроители таинъ Божіихъ (1 Коре. 4, 1 Ефес. 4, 11—12), въ Церкви Христовой должна быть нива и Божіе строеніе (1 Коре. 3, 9). Пастырей Своихъ Господь послапъ на дёло служенія для созиданія Тёла Христова; имъ даруетъ Онъ силы (Дёян. 1, 8), ниспосылаєть имъ Святаго Духа (Дёян. 2, 1—3) къ совершенію святыхъ на дёло служенія (Ефес. 4, 12), облекаеть ихъ

властью къ созиданію Церкви Своей (2 Коро. 13, 10), и— властью судною: вязать и рѣшить (Мо. 18, 18; Іоан. 20, 23); обѣщаетъ и Самъ пребывать съ ними во всѣ дни до скончанія вѣка (Мо. 28, 20).

Вотъ устройство Церкви Христовой.

Но и сектанты утверждають, что у нихъ есть "пресвитеры" и "братія", а посему намъ необходимо знать: ідть столны Церкви Христовой (Галт. 2, 9) и ідт лжеапостолы (2 Коро. 11, 13—15),—кто послань отъ Самого Господа (Іоан. 13—20) и кто самовольно взяль на себя эту честь (Евр. 5, 4).

Дары Св. Духа къ созиданію, или благодать священства (Евр. 7, 24; Римл. 15, 16) Господь далъ Апостоламъ видимымъ образомъ-чрезъ дуновеніе и огненные языки: сказавъ это, дунуль и говорить имь: примите Духа Святаго (Іоан. 20, 22; Дъян. 2, 3), объщаетъ и Самъ пребывать съ Своими Апостолами во всѣ дни до скончанія вѣка (Мо. 28, 20). Слѣдовательно, тв дары Св. Духа, кои Св. Апостолы получили отъ Господа чрезъ дуновеніе, должны быть и пребудуть съ Его Апостолами и ихъ преемниками во всъ дни до скончаиія въка. Апостолы, зная волю своего Учителя, дары и силы служительства и домостроительства таинъ Божіихъ передали своимъ преемникамъ и тоже видимымъ образомъ — чрезъ рукоположение (2 Тимо. 1, 6; 1 Тимо. 4, 14). Всв преемники апостольскаго служенія должны иміть на себі рукоположеніе, идущее отъ времень Св. Апостоловъ и от них самих (Дъян. 13, 3); они получили повельніе рукополагать преемниковъ своего служенія (Тит. 1, 5). Слідовательно, только тв законные, отъ Бога поставленные пастыри, рукоположение коихъ непрерывно и преемственно идетъ отъ самихъ Апостоловъ. Безъ сего таинства не мыслима Церковь Христова, почему Апостолы о рукоположении говорять, что оно начатокъ и основа ученія Христова (Евр. 6, 1—2). Исторія и родословная іерарховъ Православной Церкви свидътельствуетъ намъ, что только Православная Церковь во всей чистотв и святости сохранила этотъ начатокъ и основу ученія Христоватаинство рукоположенія.

Наша Св. Православная Церковь сохранила во всей чистотъ и святости и все потребное для жизни и благочестія чадъ своихъ (2 Петр. 1, 3); и прежде всего таинства: крещеніе, муропомазаніе, причащеніе, покаяніе, священство,

бракъ и елеосвященіе, въ которыхъ върующіе возрождаются въ новую благодатную жизнь, получаютъ многоразличные дары Св. Духа и даже становятся едино со Христомъ (Дъян. 2, 38—39; Іоан. 3, 3—6). Безъ сихъ таинствъ не возможна жизнь во Христъ; ихъ могутъ совершать только законные пастыри Церкви Христовой: каждый долженъ разумъть насъ, говоритъ Св. Апостолъ, какъ служителей Христовыхъ и домостроителей таинъ Божіихъ (1 Коре. 4, 1).

Только наша Св. Православиая Церковь во всей чистотъ и святости сохранила ученіе Христово и всъ божественныя установленія: храмы Божіи, св. иконы, обычаи и обряды.

Свидътельствомъ истинной Церкви Христовой служатъ и тъ великія знаменія и чудеса, которыя совершаются въ ней. Основаль ее Господь на чудесахъ (Лук. 7, 22; Іоан. 10, 38), Св. Апостолы творили великія чудеса (2 Коро. 12, 12) и нынъ, въ наши лукавые дни, наша Св. Православная Церковь полна чудесъ и мы видимъ ихъ: сколько источаетъ Господь знаменій и чудесъ отъ мощей св. угодниковъ Своихъ— Святителя Іоасафа Бългородскаго, Өеодосія Черниговскаго, Преподобнаго Серафима Саровскаго, отъ чудотворныхъ образовъ и чрезъ другіе многоразличные способы.

Православные христіане! Воть устройство истинной Церкви Христовой, воть признаки ея! Никакое иное общество людей не имветь ни устройства такого, ни признаковъ сихъ, хотя и именують они себя Церквами Христовыми.

Возблагодаримъ Бога Спасителя нашего за то, что Онъ сподобилъ насъ быть чадами Святой, Соборной, Апостольской Церкви; она матерь наша, а мы ея дѣти, такая матерь, которая всегда заботится о нашемъ спасеніи; будемъ до конца жизни своей повиноваться ей и пребывать въ ней, ибо только въ ней есть вѣрный и надежный путь къ вѣчной блаженной жизни; не станемъ производить раздѣленій, но пребывать въ однѣхъ мысляхъ, дабы единодушно, едиными устами славить Бога и Отиа Господа нашего Іисуса Христа (Римл. 15, 5—6).

Мис.-свящ. Ө. Сулима.

## ЕПАРХІАЛЬНАЯ ХРОНИКА.

6 700

# -

# Высокопреосвященнъйшій АРСЕНІЙ, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій.

28 сего Апръля въ 4-мъ часу дня послѣ непродолжительной, но тяжкой болѣзни, скончался въ своихъ покояхъ приснопамятный маститый Архинастырь Харьковской епархіи, Высокопреосвященнѣйшій Арсеній, на 75 г. Родился онъ въ 1839 г. 27-го Августа.

Высокопреосвященный Арсеній, въ мірк Александръ Димитріевичъ Брянцевъ, сынъ псаломщика при церкви с. Волста-Пятница, Смоленской губ., Юхновскаго убзда. По окончаніи ученія въ духовномъ училищь, А. Д. перешслъ въ 1857 г. въ Смоленскую Семинарію, которую въ 1863 г. онъ окончилъ со званіемъ студента. Въ томъ-же году А. Д. отправийся въ Кіевъ искать высшаго духовнаго образованія и, посль обычныхъ поврочныхъ испытаній, былъ принятъ въ числь лучшихъ студентовъ, на казенное содержаніе. Въ 1867 году А. Д. окончилъ полный курсъ академическаго ученія со степенью магистра богословія.

А. Д. не готовилъ себя къ высшимъ іерархическимъ степенямъ. Его завътною мечтою было посвятить себя воспитанію юношества въ духъ православной церкви. А потому непосредственно по окончаніи академическаго курса, 6-го Августа того-же года, А. Д., согласно выраженному имъ ректору академіи архимандриту Филарету желанію, былъ опредъленъ—г. попечителемъ Кіевскаго учебнаго округа — законоучителемъ Бълоцерковской гимназіи и здъсь до 4-го февраля 1868 года законоучительствовалъ въ свътскомъ званіи, а затъмъ послъ брака съ дочерью прот. Кіевской Набережно-Николаевской церкви М. Г. Соловьевой, былъ рукоположенъ Преосвященнымъ Порфиріемъ, Епископомъ Чигиринскимъ, въ санъ священника. Въ Декабръ 1872 года

о. Александръ, по его собственному желанію, былъ переведенъ въ Кієвъ настоятелемъ Воскресенской Печерской церкви. Но и съ переходомъ въ Кієвъ онъ не покидалъ законоучительства и преподавалъ Законъ Божій въ разныхъ учебныхъ заведеніяхъ. Потомъ о. А. переведенъ былъ законоучителемъ въ Кієвскій институтъ благородныхъ дѣвицъ и настоятелемъ находящейся при этомъ институтъ церкви. Въ это время о. А. приплось испытать тяжкое горе—лишиться жены, умершей вскоръ послъ рожденія дочери.

Усмотрывь вь этомъ испытаніи персть Божій, ведущій его къ иного рода діятельности, о. А. вступиль на духовно-учебное поприще и 19 Марта 1873 г. быль назначень ректоромъ новооткрывшейся Таврической духовной семинаріи, туб до 26 Апрыя 1875 г. служилі йь сані протоісрей, а зайжив приняль отъ руки Гурія, спископа Таврическаго и Симферонольскаго, иноческое постриженіе и названь Арсенісмы въ честь преподобнаго Арсенія Великногі На другой жо день політичнятіи постриженія онь быль вовведенці попізванію ректура семинаріи, въ сань архимандина.

Плодотворнов служение франкинарита Ареений по духовноучебному ведомству біню хорошею паконорі ве которой окончательно развился и окрапъ его благородный дукъ, пріобретена житейская опытность, плучены разпообравные характеры людей и выработанъ административный тантъ, столь необходимый на высшихъ ступеняхъ терархіческаго служенія. Подготовленный такимъ образомъ къ этому служенію, архимандритъ Арсеній, привыкшій съ детства видеть во всемъ, совершающемся въ своей жизни, руку промысла Божія, направляющую все ко благу, со смиренною покорностью волю Божіей, по непосредственному предложенію митрополита Исидора, принялъ высокое назначеніе быть епископомъ Ладожскимъ, первымъ викаріемъ С.-Петербургской митрополіи. Определеніе Св. Синода о семъ Высочайше утверждено было 17 Апръля 1882 г., 12 Мая состоялось нареченіе, а 17 Мая и рукоположеніе архимандрита Арсенія во епископа.

1887 г. Высочайше утвержденнымъ опредъленіемъ Св. Синода Преосвященный былъ назначенъ на самостоятельную каведру Рижскую.

4 Октября 1897 года Именнымъ Высочайшимъ указомъ онъ быль назначенъ Архіенископомъ Казанскимъ и Свіяжскимъ.

Наконець, въ 1903 г., согласно его желанію, онъ переведень быль на каосдру Харьковскую.

Почившій въ Бозѣ Высокопреосвященнъйшій Архіепископъ Арсеній имълъ всѣ высшіе знаки отличія до ордена Св. Владиміра 1-й степени включительно.

Въ лицъ почившаго своего Владыки Харьковская спархія утратила Архипастыря, несомившю, самаго потребнаго для нашего времени, славнаго своими дъяніями для охраны и защиты Православной Церкви.

Въ Харьк. Губ. Въдомостяхъ (№ 1561) почившему Архипастырю посвящена слъдующая памятка:

«Въ сонмъ святителей россійской церкви почившій Архісинскопъ Арсеній быль однимъ изъ старыйшихъ, популярныйшихъ и заслуженныхъ. По продолжительности и характеру своей удивительно неустанной дъятельности въ столь высокомъ санъ Архіепископъ Арсеній принадлежаль къ числу выдающихся свидътелей событій отечественной церкви. Въ теченіс долгой его жизни передъ нимъ смінился цільй рядъ поколіній и рядъ эпохъ въ развитіи нашей церковно-общественной жизни. Нести святос бремя своего служенія покойному приходилось при різко измінявшихся, а иногда и необычайныхъ условіяхъ. Понятно поэтому, что его жизнь и діятельность не могла не отпечатлість на себъ черты быта нашего духовенства отдільныхъ епархій и широкихъ церковно-общественныхъ теченій.

Дъятельность Архіспископа Арсенія всюду была настолько плодотворна и многополезна, что нътъ ръшительно никакой возможности въ исмногихъ строкахъ представить ся полное изображеніе.

Поэтому мы остановимся на разнообразной дъятельности Архіепископа въ Харьковской епархін.

Въ Харьковъ Архіепископъ явился съ именемъ крупнаго ученаго, виднаго пропов'єдника и прекраснаго администратора. На Харьковской канедръ Архіепископу пришлось святительствовать въ тяжелые годы народныхъ испытаній и государственнаго потрясенія Россіи. Русско-лпонская война отразилась и на Харьковской жизни, встмъ ходомъ своихъ событій. Наборъ и отправка войскъ на театръ военныхъ дъйствій, многочисленныя печальныя и радостныя богослуженія, непрестанный сборъ

пожертвованій на воснныя нужды—все это приводило въ движеніе общественную и церковную жизнь Харькова, во всемъ этомъ принимало участіе Харьковское духовенство во главъ съ своимъ архипастыремъ. Владыка глубоко переживалъ всю трагедію этой войны.

дни Архіепископъ Арсеній пережилъ Самые тяжелые вмъсть съ духовенствомъ въ 1905—1906 г., когда разразилось въ Харьковъ такъ называемос «освободительное движеніе». Въ то трагическое время счастлива была Харьковская епархія, что во главъ ея стоялъ такой испытанный руководитель, какъ Архіспископъ Арсеній, человѣкъ несокрушимой вѣрности долгу, св. Церкви, самодержавному Царю и Отечеству, до глубины души русскій, онъ самъ твердо въровалъ въ непокольбимость и необходимость государственнаго самодержавнаго строя, быль глубоко убъжденъ въ совершенной безпочвенности вспыхнувшаго движенія и эту веру и убежденіе онъ передаваль Харьковскому духовенству. Чрезвычайно важнымъ действіемъ владыки въ это смутное время было укръпление духовенства въ правильномъ отношении къ своему пастырскому долгу и къ возникшимъ политическимъ партіямъ.

Въ то же время Архіепископъ Арсеній въ цѣломъ рядѣ своихъ проповѣдей и бесѣдъ со всею силою убѣжденія вразумляль народъ, поучая его вѣрности церкви, Царю и правительству, предостерегая его отъ злонамѣренныхъ агитаторовъ и отъ злоупотребленія правами свободы и призывая къ миру и спокойствію. Сердечныя и авторитетныя слова владыки производили на народъ самое сильное и глубокое впечатлѣніе. Вразумляя духовенство и паству своимъ мужественнымъ словомъ, оказывая полную поддержку патріотическимъ организаціямъ, Архіепископъ, несомнѣнно, чрезвычайно содѣйствовалъ успокоенію и отрезвленію своей паствы, такъ глубоко потрясенной мятежнымъ движеніемъ 1905—1906 г.г.

Уже въ первые годы служенія Архіепископа Арсенія, послідоваль цільй рядь распоряженій относительно укрыпленія въ епархіи церковнаго порядка. Въ области епархіальнаго управленія онъ приняль міры къ тому, чтобы епархіальныя учрежденія взаимно объеденились и согласовались во всіхъ своихъ административныхъ отправленіяхъ.

При объездахъ епархіи Владыка съ глубокою скорбію видель ветхіе храмы, но еще более болель душою объ отсутствіи храмовь въ отдаленных хуторахъ. Поэтому онъ принималь всё мёры къ сооруженію новыхъ храмовъ. Въ теченіе 10 лёть въ Харьк. епархіи устроено около 100 новыхъ храмовъ.

Въ особенную заслугу Арх. Арсеній надобно поставить то, что онъ всегда настойчиво призывалъ всё монастыри епархіи къ миссіонсрской и особливо къ благотворительной деятельности.

По иниціативъ Архіепископа Арсенія основанъ новый Семереньковскій монастырь, Спасовъ скитъ при станціи «Борки», Оомовская община преобразована въ штатный монастырь.

Въ своихъ заботахъ о сиротствующемъ духовенствъ Владыка предпринялъ рядъ мъръ для облегченія его положенія. Для этой цъли была учреждена касса единовременныхъ пособій на случай смерти, спархіальный сиротскій пріютъ расширенъ, содержаніе презръваемыхъ улучшено, заведено строго разсчетливое и экономное хозяйство.

Вмъстъ съ тъмъ Владыка своимъ искреннимъ сочувствіемъ и содъйствіемъ поощрялъ открытіе въ епархіи церковно-приходскихъ попечительствъ и обществъ трезвости.

Много заботь вложиль Архіспископь и въ миссіонерскую дъятельность. Подъ руководствомъ покойнаго Владыки велась самая живая, интенсивная и широкая борьба съ сектантствомъ. Не мало также Архіспископъ удълиль вниманія и церковноприходскимъ школамъ и довель церковно-школьное дѣло до блестящаго положенія, такъ что Харьковская епархія заняла въ этомъ отношеніи очень видное мѣсто. Съ отеческою попечительностію Архіспископъ относился и къ духовно-учебнымъ заведеніямъ. Помѣщенія учебныхъ заведеній значительно расширены. Постройка новаго большого корпуса въ спархіальномъ училищѣ также ярко свидѣтельствуетъ о заботахъ Владыки, направленныхъ къ удовлетворенію интересовъ духовенства и его дѣтей.

За все время святительствованія Владыки на Харьковской каоедр'в духовенство и общество сблизилось съ нимъ, полюбили его, платя за пастырско-просветительное усердіе глубокимъ и неподдельнымъ уваженіемъ и признательностью.

Руководищая идея святительствованія Владыки ясна. Архісинской всегда и въ личной и общественной жизни осуществляль завъты св. церкви и осуществляль, надо сказать, искренно, настойчиво, самоотверженно. Любя церковность, Архісинской являлся преждъ всего ревностивйшимь блюстителемъ церковной дисциплины. Онъ лично во всемъ самъ подавалъ примъръ. Духу глубочайшей церковности Владыки соотвътствуетъ и характеръ его удивительнаго проповъдничества. Ревность его въ проповъданіи слова Божія была безгранична. Архісинской говорилъ просто, наглядно и воодушевленно. Построеніе его проповъдей было чрезвычайно ясно и логически строго послъдовательно. Проповъдничество Владыки является живой школой для всъхъ настырей.

Совершенная простота домашней жизни, строгость монапескаго обихода жизни—свидътельствуетъ о томъ, какъ мало
онъ заботился о себъ лично, всецъло поглощенный думами и
заботами о выполнени долга своего святительскаго служенія.

Въ лицъ его Харьковская епархія потеряла пастыря добраго, по коемъ останется добрая и въчная память».

Поъздка Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, въ Богодуховскій женскій монастырь.

12 авреля, въ субботу светлой седмицы, въ 12 час. 29 м. дня, Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященный мій Архіепископъ Харьковскій Арсеній, въ сопровожденіи архимандрита Покровскаго монастыря Рафаила, ключаря канедрального собора протојерея Л. Твердохльбова, секрстаря Дух. Консисторіи И. О. Самойловича, личнаго секретаря В. И. Смирнскаго, спархіальнаго наблюдателя церковныхъ школъ В. О. Давыденко, протодіакона канедр. собора В. Вербицкаго, двухъ иподіаконовъ и јеродіакона, въ отдъльномъ вагонъ почтоваго повзда отбыль со станціи Харьковь для следованія въ Богодуховскій женскій монастырь. Цо прибытій на станцію Богодуховь въ з часа дня, Его Высокопреосвященство былъ встръченъ мъстнымъ духовенствомъ во главъ съ благочиннымъ, членомъ Госуд. Думы, протојересмъ А. Станиславскимъ и особою депутаціей отъ горожанъ, привътство-вавшею высокаго гостя хлабомъ-солью. На станціи Его Высокопреосвященству представлялись: Богодуховскій городской голова купець А. М. Лишенко съ членами городской управы, заместитель предсидателя увздной земски управы, графъ В. В. Подгоричани-Петровичъ,

директоръ Богодуховской мужской гимназін Л. П. Горбунковъ, убадный писпекторъ народныхъ училищъ Я. П. Мирошинченко, городской мировой судья В. Н. Гардівнинъ, убадный исправникъ М. В. Нлышскій, містный волостной старшина Ө. Христенко, мінанскій староста Д. Холявка, начальникъ тюрьмы Г. Кубать, церковный староста Богодуховскаго собора З. А. Молчановскій и начальникъ станцін Богодуховъ Е П. Маликъ. Преподавь архипастырское благословеніе встръчавшимъ, Высокопреосвященный Архіенископъ, сопровождаемый свитою и указанными ночетными лицами, проследоваль въ особой карств къ дому мъстнаго благочиннаго и настоятеля Богодуховскаго собора протојерея А. Станиславскаго. Здѣсь Его Высокопреосвященство былъ встръченъ съ хлъбомъ солью радушными хозяевами, предложившими транезу высокому гостю и сопровождавщимъ его лицамъ. Влагословивъ и раздъливъ съ присутствовавшими трапезу, Его Высокопреосвященство милостливо провозгасилъ здравицу за радушныхъ хозяевъ, а протоiepett A. Станиславскій, провозглашая здравицу Высокопреосвящепнъйшему Архіспископу, высказаль ему много добрыхъ сердечныхъ пожеланій, нокрытыхъ дружнымъ пінісмъ многольтія прибывшему Архинастырю. По окончанін трапезы Его Высокопреосвященство установленнымъ кортежомъ, при колокольномъ звоив городскихъ церквей, проследоваль чрезъ городъ Богодуховъ въ местный Свято-Тронцкій женскій монастырь, гдъ былъ встръченъ настоятельницею монастыря, духовенствомъ и монашествующими. Въ 6 часовъ вечера того же дия въ архіерейскихъ покояхъ монастыря ключаремъ каоедральнаго собора протојереемъ А. Твердохлъбовымъ, въ присутствін Его Высокопреосвященства, было совершено всенощное бденіе, а въ монастырской со-. борной церкви всенощное бдъніе для народа было совершено архимандритомъ Рафаиломъ, въ сослужении монастырскаго и городского духовенства. 13 апрыля, въ воскресение, въ 8 часовъ утра, Его Высокопреосвященство последоваль со славою изъ архіерейскихъ покоевъ въ соборную монастырскую церковь, гдъ въ сослужения архимандрита Рафаила, члена Госуд. Думы протојерея А. Станиславскаго, ключаря Харьк. собора протојерея Л. Твердохлъбова, священника Богодуховской Тронцки церкви Е. Пономарева, јеромонаха Ахтырскаго монастыря Никодима и священника Богодуховскаго женскаго монастыря II. Четверикова, при участій протодіакона В. Вербицкаго, торжественно совершилъ Божественную литургію, на которой во время малаго входа настоятельница монастыря монахиня Лидія была возведена въ санъ игуменіи. По окончаніи литургіи Его Высокопреосвященство, выйдя изъ алтаря на солсю въ архісрейской мантіи, приветствоваль ново-

произведенную игуменію Лидію особымъ прочувствованнымъ архипастырскимъ словомъ и, вручая ей игуменскій посохъ, указалъ на трудность предстоящаго ей отвътственнаго служенія въ наше тяжелое время, когда враги св. Церкви являются первыми врагами и монашества. Указывая, затъмъ, на символическое значеніе игуменскаго посоха, Высокопреосвященнъйшій Архіепископъ наставлялъ игуменію посоха, высокопреосвященнышии архиепископъ наставляль игуменио пользоваться дарованною ей властью въ духѣ кротости—безъ репрессій и побъждать зло добромъ и евангельскою любовью къ окружающимъ. Преподавъ архипастырское благословеніс новопоставленной игуменіи, Его Высокопреосвященство вручилъ ей серебряную икону Озерянской Божіей Матери, св. евангеліе, молитвенникъ и фіолетовыя монашескія четки. По окончаніи богослуженія, Высокопреосвященнъй—шій Архіепископъ по пути усынанноми заданноми и пользование по пути усынанноми. рянской Божіей Матери, св. евангеліс, молитвенникъ и фіолетовыя монашескія четки. По окончанія богослуженія, Высокопреосвященнѣй-шій Архіепископъ по пути, усыпанномъ зеленью и цвѣтами, въ сопровожденіи лицъ, участвовавшихъ въ богослуженій, вновь торжественно послѣдовалъ со славою изъ храма въ монастырскіе покои. Это торжественное шествіе маститаго Архипастыря, при колокольномъ звоиѣ и привѣтетвіи многотысячной толпы народа, получавшей изъ рукъ Архипастыря крестики и листки религіозно-правственнаго содержанія, представляло собою величественную картину, которан производила ненагладимое впечатлѣніе на богомольцевъ. По прибытій въ монастырскіе покои Его Высокопреосвященство, послѣ краткаго отдыха, слушалъ церковное пѣніе и отвѣты по закону Божію собранныхъ сюда учениковъ четырехъ Богодуховскихъ церковно-приходскихъ школъ и, преподавъ учащимъ и учащимся Архипастырское благословеніе, роздалъ имъ крестики. Затѣмъ Его Высокопреосвященству и многочисленнымъ гостямъ, прибывшимъ въ обитель, была предложена монастырская праздничня трапеза, за которою было исполнено многольтіе Архипастыро, почтившему своимъ присутствіемъ монастырское торжество, а также многолѣтіе новопроизведенной игуменіи Лидіи. Преподавъ Архипастырское благосло́веніе всѣмъ присутствовавшимъ и роздавъ монашествующимъ крестики, Высокопреосвященнѣйшій Архіепископъ, въ сопровежденіи свиты и городского духовенства, въ три часа дня, отбылъ на станцію Богодуховъ. Простившись здѣсь съ провожавшими лицами, Его Высокопреосвященство отбылъ на станцію Харьковъ, гдѣ въ 6 час. 9 м. вечера того же дня былъ встрѣченъ Преосвященнѣйшимъ Феодоромъ, Епископомъ Сумскимъ, кафедральнымъ протоіереемъ І. Гончаревскимъ, ректоромъ Дух. Семинаріи протоіереемъ А. Юшковымъ и благочинными г. Харькова протоіереемъ В. Александровымъ и священникомъ П. Вишилковымъ. .

Ключарь Харьк. васедр. собора, Прот. Л. Твердохлюбов.

## Празднованіе 25-ти лѣтняго юбилея Ректора Харьковской Духовной Семинаріи Протоіерея А. М. Юшкова.

25-ти-лътіе служенія досточтимаго о. Ректора Харьковской Семинаріи, какъ уже сообщалось объ этомъ, исполнилось 31 марта с. г. По въ этотъ день многіе почитатели юбиляра не могли лично и торжественно привътствовать его, вслъдствіе неподходящаго для такого торжества времени. Поэтому духовенство г. Харькова, съ разрышенія подлежащаго Начальства, перснесло торжественное чествованіе юбиляра на 20-е апръля. Къ духовенству присоединилась корпорація Семинаріи, вст воспитанники ся и другія лица.

20 апръля, послъ литургіи и торжественнаго благодарственнаго молебствія, совершоннаго при участіи многочисленнаго сонма духовенства, юбиляръ былъ привътствуемъ въ самомъ храмъ представителями отъ Харьковскаго духовенства, Благочиннымъ 1-го округа прот. В. Александровымъ и благочиннымъ 2-го округа свящ. П. Вишняковымъ.

Въ своихъ ръчахъ оба автора отмътили высокія качества юбиляра, какъ администратора и педагога, и отъ лица духовенства выразили благодарность за труды и заботы по благоустройству и поднятію на должную высоту Семинаріи.

На память и въ знакъ молитвеннаго общенія отъ духовенства юбиляру былъ поднесенъ образъ Спасителя.

Въ своей отвътной ръчи юбиляръ благодарилъ духовенство, какъ за привътствіе, такъ и за постоянную поддержку, которую онъ встръчалъ съ его стороны во всъхъ своихъ стремленіяхъ и начинаніяхъ, направлявшихся къ благу Семинаріи.

Для выслушанія дальнъйшихъ привътствій юбиляръ былъ приглашенъ въ актовый залъ Семинаріи, при входъ въ который былъ встръченъ общими аплодисментами.

Здъсь первымъ привътствовалъ юбиляра отъ лица семинарской корпораціи инспекторъ Семинаріи, Н. Н. Страховъ.

Начавъ свою рѣчь съ заявленія, что корпорація въ свое время уже имѣла честь привѣтствовать юбиляра и теперь пользуется случаемъ, чтобы еще разъ засвидѣтельствовать ему свою признательность и благодарность, ораторъ сослался на одного древняго мудреца, сказавшаго, что о хорошемъ и добромъ можно смѣло повторить и дважды и трижды, и въ дальнѣйшемъ отмѣтилъ кратко всѣ наиболѣе выдающіяся высокія качества юбиляра, какъ начальника, и его неустанную заботливось объ общемъ процвѣтаніи Семинаріи. Послѣ этой рѣчи хоръ воспитанниковъ пропѣлъ юбиляру «многая лѣта». Затѣмъ юбиляра привѣтствовали воспитанники Семинаріи.

Отъ лица послъднихъ юбиляру былъ поднесенъ адресъ, покрытый подписями веъхъ воспитаниковъ, прочитанный воси. 6-го кл. К. Поновымъ.

Отмъчая въ немъ трудность недагогическаго дъла вообще и указывая на любовь, какъ на единственное облегчающее его средство, воснитанники въ дальнъйшемъ свидътельствуютъ: «...и мы видъли отъ Васъ эту любовь, видъли ея непрерывное истечене... На наши броженія, на наши досажденія мы видъли... летинно—христіанское любовное теритиіе... Теперь отвътная любовь льется къ Вамъ изъ нашихъ сердецъ. Эта любовь служитъ... лучшимъ залогомъ дальнъйшаго единенія между Вами и воснитанниками Вашими и дастъ намъ радостиное право назвать Васъ своимъ отцомъ, а себя—Вашими дътьми».

Чтеніе адреса было покрыто продолжительнымъ многол'ятствованіемъ юбиляра.

На память воспитаниками былъ подпесенъ юбиляру довольно цънный подарокъ.

Въ своей отектной рачи юбиляръ выразилъ, что трогательное привътствю со стороны учениковъ явилось для него «наиболъе пріятной наградой», такъ какъ въ немъ онъ видитъ доказательство того, что его труды и заботы, которымъ онъ всегда стремился придать именно отеческій характеръ, нашли правильное пониманіе и откликъ въ душахъ питомцевъ.

• Необходимо отмътить, что привътствіе со стороны воспитанниковъ отличалось особенной теплотой и задушевностью, чувствовались общій подъемъ и неподдъльная искренность.

Непосредственно послъ этого почетнымъ блюстителемъ по хозяйственной части семинаріи Д. Г. Фигуровскимъ было оглашено
письмо, полученное цмъ отъ свящ. Рожд.-Богород. ц. с. Уды Іоанна
Дикарева. Въ виду общественнаго характера, который имъстъ данный документь, мы позволимъ себъ привести его полностію. «М. Г.
Дим. Глъб. Я слышалъ, что вами внесенъ капиталъ на образованіе
стипендіи имени Е. В. Пр. Ректора Х. Дт. С. пр. о. Ал. Юшкова,
какъ учредителя общества пособія нуждающимся воси. Х. Д. С. Привътствуя такое чрезвычайно благотворительное начинаніе и считая
дъятельность о. Ректора незабвенною, прошу въ этотъ знаменательный день для о. Ректора—на добрую о немъ память—принять отъ
меня маленькую ленту на увеличеніе того капитала и на тотъ же
предметъ». Деньги въ количествъ 200 р., приложенныя при письмъ,
здъсь же были вручены попечителемъ казначею общоства.

По предложенію юбиляра щедрому жертвователю было пропъто всъмъ собраніемъ—многая лъта.

Затъмъ были принесены юбиляру поздравленія отъ 2-ой женской Гимпазін и 1-го Реальнаго Училища, гдв юбиляръ состояль раньше законоучителемъ.

Оть лица первой говорили два законоучителя Гимпазін: прот. о. П. Ооминъ и св. С. Посельскій. Оба оратора, отдавая должную дань педагогическимъ талантамъ юбиляра, свидѣтельствовали, что намять о немъ и понынѣ жива какъ «въ корпораціи гимпазін, такъ и среди ся интомцевъ. При этомъ первый, характеризул педагогическіе пріемы юбиляра, хорошо ему извѣстные (ораторъ былъ непосредственнымъ прееминкомъ юбиляра но законоучительству), отмѣтилъ, какъ особенность, что юбиляру удалось достигнуть въ своемъ преподаваній желательнаго для всякаго педагога «совмѣщенія строгости съ любовью»,—«его боялись и любили».

Отъ лица 1-го Реальнаго Училища говорилъ законоучитель послѣдняго св. Дмитревскій. Въ своей рѣчи почтенный ораторъ между прочимъ высказалъ, что въ настоящій день надъ юбилиромъ совернается общественный судъ, и долгъ справедливости заставляетъ оратора признать, что судъ этотъ въ высшей степени благопріятенъ для юбиляра, приговоръ этого суда кратко можно выразить однимъ словомъ—аксіос.

Далъе юбилира привътствовали: инспекторъ классовъ Епархіальнаго женекаго Училища прот. І. Котовъ, настоятель канедральнаго собора прот. І. Н. Гончаревскій, отъ лица родственниковъ пр. Инноковъ, отъ многочисленной семьи родителей воспитанниковъ Семинаріи свящ. Кудрявцевъ.

Последнимъ говорилъ маститый протојерей І. Х. Пичета.— Приветствум юбиляра, онъ, съ его разрешенія, обратился съ речью и къ ученикамъ, въ которой, указавъ, что на долю ректора приходятся не одни только торжественныя приветствія и похвалы, но и многочисленныя терзанія, скорби, заботы и т. п., убъждаль ихъ облегчать своимъ поведеніемъ тяжесть служенія «своего ректора», «быть его похвалою и славою».

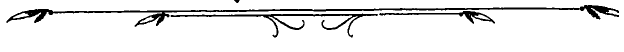
За невозможностью отвъчать каждому, юбиляръ въ общей ръчи благодарилъ всъхъ привътствовавшихъ и всъхъ почтившихъ его въ этотъ день своимъ присутствіемъ.

Принесеніе поздравленій закончилось концертомъ, исполненнымъ хоромъ воспитанниковъ и общимъ многолътствованіемъ юбиляра.

Особо привътствовалъ юбиляра (въ его квартиръ) и благословилъ образомъ Пресвятой Богородицы Его Преосвященство, Преосвященивний Феодоръ, Епископъ Сумскій.

Всъмъ собравшимся почтить юбиляра была предложена послъднимъ транеза, во время которой было произнесено не мало ръчей и тостовъ, а также прочитаны многочисленныя поздравленія, полученныя юбиляромъ по телеграфу и почть. А. Д.

# иноепархіальный отдълъ.



Проповъдничество семинаристовъ въ приходскихъ церквахъ.

Во многихъ епархіяхъ и до настоящаго времени сохранился старинный обычай проповъдничества воспитанниковъ духовныхъ семинарій въ церквахъ губернскаго города, по воскреснымъ днямъ, за вечернимъ Богослуженіемъ. Какое внечатленіе эти проповеди оказывають на слушателей, можно судить по следующей заметке, помещенной Тамбовскихъ «Епарх. Въдом.» одной изъ слушательницъ: «Посъщая Богослуженіе, говорить она, ради большой отрады душевной, я была пріятно удивлена, увидівь въ храмі своего прихода выступающимъ со словомъ поученія скромнаго юношу. Мое удивленіе удвоилось, когда изъ устъ юноши полилось живое, прочувствованное слово на тему «путь воспитанія». Проповъдникъ говорилъ вдохновенно, довольно ярко развивая тему. Впечатление произвель большое на меня и на большинство предстоявшихъ въ храмъ. Невольно сердце з ахватило радостное сознаніе: воть онь, будущій пастырь, который сумветь послужить среди будущей своей паствы добрымъ, полезнымъ словомъ. Въ душъ шевсльнулось чувство глубокой признательности на встръчу. тому, къмъ посланъ юный проповъдникъ! Я благословляла руководителей благого начинанія... Мнъ цриходилось со многими обмъниваться инъніями по поводу этихъ проповъдей: впечатлънія не расходились съ моими. Общая благодарность по ихъ адресу. Конечно, изкоторые и не блещуть особеннымъ даромъ красноръчія, но уже дорого видъть эту подготовительную работу на предстоящій пастырскій подвигь, требующій прежде всего серьезнаго отношенія».

Да, проповъдь необходима, и отношение къ ней не только пастырей церкви, но и кандидатовъ священства, должно быть самое серьезное. Необходимость такого отношенія къ дѣлу проповѣди зависить еще и отъ характера благочестія нашего народа. Въ то время, какъ на сѣверѣ Россіи преобладаетъ мистическая сторона жизни, у насъ на югѣ важное значеніе имѣетъ раціонализмъ. Здѣсь обращаютъ особенное вниманіе на сознательность въ области религіи, а не на характеръ, разнообразіс и интенсивность душевныхъ переживаній. Въ этомъ причина, почему сектанты дѣлу проповѣди отводятъ главное мѣсто на своихъ собраніяхъ. И мы должны пользоваться словомъ проповѣдника, насколько возможно.

#### Поъздка православныхъ іерарховъ въ Англію.

Въ мат мъсяцъ текущаго года по уполномочію Синода архіепископъ Сергій Финляндскій, еписк. Анастасій Ямбургскій, ректоръ Спб. дух. академін, и Анатолій Елизаветградскій, членъ Гос. Думы, — отправятся въ Англію съ отвътнымъ визитомъ англиканской церковной общинъ, представители которой недавно постили Россію и прочли рядъ докладовъ (от. Фріеръ и др.). Послъдніе, какъ извъстно, очень ярко охарактеризовали строй и бытъ англиканской церкви. Идея сближенія англиканской церкви съ православной крыпетъ. Командируемые архіерен непосредственно ознакомятся съ бытомъ и устройствомъ англиканской церкви.

## РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ.



#### Что значить быть русскимъ націоналистомъ?

Въ "Волынскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ" (1914 г. № 3-й) напечатана по этому вопросу слъдующая статья Высокопреосвященнаго Антонія.

На Западъ, въ условіяхъ правовой римской культуры фактъ идетъ впереди принциповъ, и принципъ только оформляетъ фактъ. Культура русская, культура вообще восточная строится противоположнымъ образомъ; здъсь принципъ, преимущественно религіозный, идетъ впереди и опредъляєтъ собою фактъ. Эта противоположность жизни западной и жизни русской художественно изображена авторомъ "Войны и Мира" въ разговоръ француза съ Петромъ Безуховымъ, но еще нагляднъе она сказалась въ самомъ событіи Отечественной войны.

Республиканская Франція. Франція, пересозданная происками революціонной шайки въ республику, провозгласила на развалинахъ королевства принципъ свободы, равенства и братства, но когда сейчасъ же послѣ того ловкій капралъ Бопапартъ прибралъ къ своимъ рукамь армію и разогналъ "представителей націи", та же пація провозглащаєтъ династическую монархію и католическій папа вѣнчаєтъ императора на царство. Этотъ императоръ завоєвалъ русскую столицу, осквернилъ церкви, выбросилъ изъ священныхъ ракъ мощи русскихъ святителей. Онъ ожидалъ быстраго перехода на свою сторону сперва всего крѣностного люда, а потомъ и всего общества, онъ ожидалъ, что и въ Россіи за фактомъ пересоздаєтъ и приципиъ, и русскій теократическій Россін за фактомъ пересоздаєть и принципъ, и русскій теократическій монархизмъ замѣнится европейскимъ правовымъ строемъ подъ протекторатомъ Франціп. Не тутъ-то было: русскіе жели свои собственные дома, свою собственную столицу; они голодомъ выжили изъ нея пые дома, свою сооственную столицу, они голодомы выжили на в нем гордаго завоевателя и гнали его по пятамы за границу не столько своей регулярной арміей, сколько толнами деревенскихы мужиковы и бабы, раздраженныхы оскверненіемы родной святыни. Вскоры русскія войска сы русскимы царемы во главы вступаюты славными нобыдителями вы Парижы и водворяюты тамы угодный себы порядокы. Здысь уже факты опродылился принциномы.

Конечно и принципъ прицципу рознь. Принципу служили и славянофилы, и Бълинскій, и Хомяковъ, и Герценъ; они ни въ чемъ не сходились между собою; по, думается, между ними все-таки было болъе еходетва другъ съ другомъ, исжели съ тъми изъ ихъ современныхъ послъдователей, которые знаютъ только такую логику: "Нашъ въкъ есть въкъ реальный: для нослъдователей высокой морали у насъ итъ болье мъста; будемъ служить утилитарнымъ интересамъ населения, и тогда можемъ надълъся на усиъхъ". Или такую: "Оставимъ космополитическия мечты: народъ—эгоистъ по природъ, дайте широкую дорогу его прямымъ матеріальнымъ интересамъ и забудьте эпоху крестовыхъ походовъ и подобной имъ защиты братушекъ, галичанъ или гроба Господня".

Кого бы въг ни взяли изъ выразителей идей нашего общества (уже не говорю идей нашего православнаго народа): Карамзина, или Муковскаго, или Тушкина, или Некрасова, или Л. Толстого, или постоевскаго, или Грановскаго, или Кавелина, или Пирогова, или Рачинскаго: всъ они, при полной противоположности свойхъ симпатій и антинатій, сходятся въ одномъ, въ томъ, что принципъ, моральный принципъ, приведенный въ народнос сознаніе, долженъ опредълять собою жизив народа, а не обратно. Иной способъ оцънки жизни не сходились между собою; по, думается, между ними все-таки было

достоинъ презрънія, которое выразиль къ подобнымъ людямъ Пушкипъ въ нъсколькихъ сильныхъ словахъ:

"О люди, жалкій родъ, достойный слезъ и смѣха, "Рабы минутнаго, и ноклонинки успѣха".

Съ этой точки зрвиія мы бы предложили следующій догмать русскому націонализму. Націоналисть не тоть, который старается о виниших выгодах русскому государству, а тоть, кто старается о таком в направленіи жизни народной, которое соотвытствовало бы правственному сознанію или правственному идеалу русскаго парода. Само собой разумется, что и внешнее благосостояніе государства упрочилось бы при таком направленіи жизни гораздо кренче, чемь при грубо эгопстическом настроеніи государственнаго законодательства; но цель жизни народной была бы не въ самомъ этомъ благополучіи, а въ достиженіи высшихъ правственныхъ целей, благополучіе же явилось бы, какъ следствіс.

Иной націонализмъ проповідуется у насъ въ большихъ и модныхъ газетахъ. Тамъ не стісняются заявлять, что оні придерживаются націонализма "зоологическаго", совершенно отрішеннаго отъ религіозныхъ и иныхъ высшихъ цілей жизни,—и ради этого зоологическаго самосохраненія націи призывають ея сыновъ къ энергичной работь и даже къ самоотверженной смерти за отечество.

Но за что же собственно умирать прикажете? За русское племя, которое не то, что русское государство, ибо составляетъ только 60 проц. послъдняго да и 10 проц. другого государства-австрійскаго?-Нътъ, ни въ какомъ случав, отвътять намъ: умирайте за Россію, за русское государство. -- Извольте, но что разумьть подъ государствомъ? Ту ли православную, историческую монархію, которая вбираеть въ себя разные народы и постепенно ассимилируетъ ихъ русскому илемени по быту, по въръ, по духовному укладу?--- Нътъ, Боже сохрани! Россія должна одинаково охранять всв, вощедшія въ ея составъ племена, въроисповъданія и культуры, какъ древняя римская имперія, и быть новымъ Imperium Romanum!—Въ такомъ случав чему же здвсь я долженъ симпатизировать? Въдь римская имперія одушевляла своихъ защитниковъ тъмъ убъжденіемъ, будто она одна во всемъ мірт дастъ справедливость и просвещение вступающимъ въ нее варварскимъ племенамъ и, слъдовательно, представляетъ собою преимущественную, даже исвлюнительную, правственную и денность перавнительном со мвовми враждебными (ей государствами; а вы вовсе несогласны съ славянофильскими идеями о правственномъ провосходствъ русской культуы NAURTHUR SAMERAND SAMERER LANGER OF THE BARE BUT SAMERAND SAMERAND

который выражаль сожальніе о томъ, что "умная нація не завоевала себъ глупой" въ 1812 году и не дала ей болье разумнаго устройства? Нашъ современный собесвдникъ нъсколько замъшкается, но потомъ напдется по своему. "Человъкъ имъетъ право защищать свою и государство свое, ибо каждому лучше будетъ, процвътать".--Да, отвътимъ мы,---пока государство будетъ ero для этого ничемъ своимъ не приходится жертвовать, если за государство умирать приходится? Да, и не только умирать, но и вообще страдать, или даже одушевляться? Защищать свой уголъ, свою берлогу свойственно всякому живому существу, но въдь инос дъло животное самосохраненіе, а иное святое самопожертвованіе, служеніе родинъ, какъ святынъ, а не только какъ коллективному эгоизму: послъднее можеть быть очень энергичнымъ, какъ служба своему трактиру, своему коммерческому банку, но считать его возвышеннымъ, одушевляющимъ, требовать на такомъ служеніи жертвъ возможно ли и по какой логикъ? Намъ говорятъ: вы объединены со своими согражданами извъстными общими чертами характера, наконецъ, государственнымъ языкомъ, а свой своему поневоль милъ.--Неправда, отвътимъ мы, въ Испаніи, Франціи и другихъ единоплеменныхъ государствахъ это указаніе имъетъ нъкоторую силу, а въ разноплеменной Россіинътъ. Впрочемъ и тамъ, если общими чертами племени оказываются не моральныя ценности, а только сходство языка, то будетъ ли разумнымъ дъломъ брататься на такомъ внишнемъ, даже ничтожномъ признакъ? Почему не взять другого признака? Существуютъ же въ Англіи "клубы рыжихъ", "клубы лысыхъ", я бы, напримъръ, предложиль объединиться всемь курносымь міра и возглашать: "пусть мы разныхъ народностей, различныхъ въроисповъданій и уровней образованія, но мы всъ курносые, мы—братья! Горе нашимъ врагамъ и да вдравствують наши друвья".—Но вёдь это сумасшествіе?—Верно, а то не сумасшествіе, что предлагають поклонники "зоологическаго націонализма", желающіе объединить націю внъ ея историческихъ задачь и завътовъ, виъ ся въры, виъ всего святого и возвышеннаго? Одно изъ двухъ: или признайте самую націю носитольницей высшей идеи, которую она призвана осуществить въ исторіи, --или освобождайте патріотизмъ отъ всякой нравственной обязательности и признайте его простой защитой своей шкуры, своей берлоги, своей мелочной лавочки. Впрочемъ, знайте, что въ последнемъ случав русское общество не приметъ никогда вашей программы (о народв и говорить нечего), потому что фрусскіе жюди, не исключая самыхъ рьяныхъ нигилистовъ; могуть идтичество ва принципомъ, иногда химерическимы, чеотда: дикимы, иногда даже прямо разрушительнымы;

но быть стадомъ обезьянъ, которое очень дружно и охотно отстаиваеть свое безпринципное существование, русские люди не могутъ.

Воть почему руководители нашего націонализма не могуть исходить изъ факта, т.-с. отъ началъ только утилитарныхъ: они должны быть націоналистами по принципу, они должны разъяснять и въ печати, и на каеедръ школьной, и на каеедръ представительныхъ учрежденій, во имя чего следуеть отстаивать русское государетво, русское племя, русскій языкъ, русскій бытъ. Почва для такой работы богатая и благодарная. Русскій народъ теперь одинъ изъ всёхъ народовъ сохранилъ въ своемъ сознаніи, своемъ сердцъ неповрежденнымъ то драгоценнейшее сокровище, которое дано всему человечеству небомъ, т.-е христіанство, и кромъ, какъ отъ русскаго народа, неоткуда его теперь заимствовать всемъ прочимъ народамъ. Подъ неповрежденностью мы разумиемъ въ данномъ случай не споры о "filioque" или объ иконопочитаніи, но то, что только у насъ сохранилось разумъніе первой заповъди Евангелія о смиренномудріи, безъ косго тщетны всв прочія доблести; только у насъ сохранился взглядъ на жизнь, не какъ на наслаждение, а какъ на подвигъ самоотвержения и самоусовершенствованія. Воть это-то сокровище народнаго сердца, народнаго быта, возводить къ сознательному выражению въ жизни не народа только, но общества, и ради этого охранять жизнь того и другого въ ихъ самобытной свободъ отъ поглощения безнравственною культурой Запада, — вотъ въ чемъ заключается главнейшая задача русскаго націонализма.

Когда мы хотимъ облагородить молодой льсь разсадкой дубовъ, или кедровъ, мы всегда выращиваемъ ихъ въ отдёльной загородкъ, а когда они подрастуть и окрыпнуть, тогда уже разсаживають ихъ на всемъ пространствъ лъса. Такъ точно слъдуетъ намъ заняться и выращиваніемъ нашего народнаго и общественнаго сознанія, ограждая его от засилія и растянія инородческаго, пока общество проникается убъжденіемъ въ высокомъ превосходствъ нравственныхъ основъ нашей народной жизни, а потомъ оно само за себя постоить и другія народности привлечеть къ себъ. Такова задача нашего націонализма, его культурная задача. Она для нашей печати несравненно шире, чъмъ попытка непосредственнаго воздъйствія на Правительство и Думу по каждому вопросу данной минуты: нашъ націонализмъ должень обратить душу нашего общества къ оставленному имъ народу, долженъ выяснить нравственныя нужды нашего народа, долженъ Россію сделать Русью, Святою Русью, долженъ снова быть для нея Равноапостольнымъ Владиміромъ.

## При Херссисномъ Музынальномъ Училищъ

## ИМПЕРАТОРСКАГО РУССКАГО МУЗЫКАЛЬНАГО Общества открыты

постоянные трехгодичные латне

(по два м'всяца въ л'ѣто)

# Регентско-Учительскіе Курсы и Капельмейстерскіе Курсы.

Регентско-Учительскіе Курсы имбють цёлью подготовку свёдущихь руководителей для церковнаго и свётскаго хорового пёнія, а также класснаго (въ низинхъ и среднихъ учебныхъ заведеніяхъ) и хорового народнаго цёнія.

**Капельжейстерскіе Курсы** им'йють ційлью подготовку организаторовь-дирижеровь военныхъ, школьныхъ, сельскихъ народныхъ и

другихъ оркестровъ.

### Занятія на Курсахъ—съ 1-го Іюня по 1-ое Августа.

Курсы состоять изъ трехъ отдъленій: младшаго, средняго и старшаго.

Полныя программы лътнихъ Регентско-Учительскихъ и Канельмейстерскихъ Курсовъ проходятся въ 3 лъта (по 2 мъсяца въ лъто).

Примъчаніе. Занятія на Курсахъ ведутся не лекціоннымъ путемъ, а класснымъ и вижкласснымъ групповымъ изученіемъ предлагаемыхъ уроковъ, ири чемъ программа составлена съ такимъ расчетомъ, чтобы слушатели Регентско-Учительскихъ Курсовъ уже послъ перваго лъта своего обученія имъли нъкоторую подготовку для преподаванія пънія въ школъ.

Контингентъ слушателей Регентско-Учительскихъ и Капельмейстерскихъ Курсовъ составляется изълицъ обоего пола: а) командированныхъ Духовнымъ и Военнымъ Въдомствами, Министерствомъ Народнаго Просвъщенія, Земствами и другими учрежденіями и б) прочихълицъ, подавшихъ прошенія о принятіи на Курсы. Слушателями Курсовъ могутъ быть лица не моложе 14 лѣтъ.

Пріемъ прошеній до 20 Мая.

## Пріемныя энзамены—30 и 31 Мая.

Пріемъ слушателей Регентско-Учительскихъ и Капельмейстерскихъ Курсовъ допускается на всё 3 отдёленія, при чемъ на младшее отдёленіе принимаются лица, обладающія только хорошимъ музыкальнымъ слухомъ; на среднее же и старшее отдёленія принимаются выдержавшіе экзамены по программё младшаго и средняго отдёленій.

Вфідивним слупателямь и слушательницамъ Курсовъ будуть для продоставлены отъ Города безплатныя помъщенія.

Правила и подробныя программы Регентско-Учительскихъ и Капельмейстерскихъ Курсовъ высылаются за 2 семикоп почтовыя марки. Прошенія и запросы адресовать: Херсонъ, Директору Херсонскаго Музыкальнаго Училица ИМПЕРАТОРСКАГО Русскаго Музыкальнаго Общества.

Примъчаніе. Поступающіе на Регентско-Учительскіе и Капельмейстерскіе Курсы должны обладать нъкоторымъ общимъ образованіемъ; для неимъющихъ жс школьной или домашней подготовки, по крайней мъръ за курсъ двухклассныхъ училищъ, прохожденіе программы Курсовъ явится труднымъ, и такія лица не могутъ разсчитывать на успъшное окончаніе Курсовъ. Журналъ "ВЪРА и РАЗУМЪ" издается съ 1884 года; за первые двадцать лътъ въ журналъ помъщены были, между прочимъ слъдующія статьи:

Произведенія Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, какъ-то: "Живое Слово", "О причинахъ отчужденія отъ Церкви на-шего образованнаго общества", "О религіозномъ сектантствъ въ нашемъ образованномъ обществъ", кромъ того, пастырскія воззванія и увъщанія православнымъ христіанамъ Харьковской епархіи, слова и ръчи на разные случаи и проч. Произведенія Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго, какъ-то: бесъды, слова и ръчи на разные случаи и проч. Произведенія другихъ писателей, какъ-то: "Петербургскій періодъ проповыпической двятельности Филарета, митроп. Московскаго", "Московскій періодъ пропов'єднической д'ятельности его же". Проф. И. Корсунскаго.-"Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра І-го и идея священнаго союза". Проф. В. Надлера.—"Архіспископъ Иннокентій Борисовъ". Віографическій очеркъ Свящ. Т. Буткевича.—"Протестантская мысль о свободномъ и независимомъ пониманіи Слова Божія". Т. Стоянова (К. Истомина).—Многія статьи о. Владиміра Гетте въ переводъ съ французскаго языка на русскій, въ числъ коихъ помъщено "Изложеніе ученія каволической православной Церкви, съ указаніемъ разностей, которын усматриваются въ другихъ церквахъ христіанскихъ".—"Графъ Левъ Никодаевичъ Толстой". Критическій разборъ Проф. М. Остроумова,—"Образованные евреи въ своихъ отнощеніяхъ къ христіанству". Т. Стоянова (К. Истомина).—"Западная средневъковая мистика и отношение ея къ католичеству". Историческое изследованіе А. Вертеловскаго.—"Имеють-ли каноническія или общеправовыя основанія притязанія мірянь на управленіе церковными имуществами"?—В. Ковалевскаго.—"Основныя задачи нашей народной школы". К. Истомина.—"Принципы государственнаго и церковнаго права". Проф. М. Остроумова. — "Современная апологія талмуда и талмудистовь". Т. Стоянова (К. Истомина).—"Теософическое общество и современная теософія". Н. Глубоковскаго.—"Очеркъ православнаго церковнаго права". Проф. М. Остроумова.— "Художественный натурацизмъ въ области библейскихъ по-въствованій". Т. Стоянова (К. Истомина).— "Нагорная проповъдь". Свящ. Т. Вуткевича.— "О славянскомъ Богослуженіи на Западъ". К. Истомина.— "О православной и протестантской пропов'я днической импровизаціи". К. Истомина.—"Ультрамонтантское движеніе въ XIX стольтій до Ватиканскаго собора (1869—70 г.г.) включительно". Свящ. І. Арсеньева.—"Историческій, очеркь единов'я процехожденіе". П. Смирнова.—"Зло, его сущность и процехожденіе". Проф.—прот. Т. И. Буткевича.—"Обращеніе Савла и "Евангеліе" св. Апостола Павла Проф. Н. Глубоковскаго.— Основное или Апологетические Богословіе". Проф.—прот. Т. И. Буткевича.—Статьи объ антихриств. Проф. А. Д. Бъляева.— Книга Руеь". Преосвященнаго Иннокентія, (бывшаго Экзарха Грузіи).— Религія, ея сущность и происхожденіе", Проф.—прот. Т. И. Буткевича.— Естественное Богопознаніе", Проф. С. С. Риаголева.— Философін монивма". Проф.—прот. Т. Вуткевича.—"Матерін, духъ и энергін, накъ начала объективнаго бытія". Проф. Г. Струве.—"Краткій очеркъ основныхъ началь философіи". Проф. П. И. Линипкаго.—"Законъ причинности". Проф. А. И. Введенскаго.—"Ученіе о Святой Тромца въ новайшей идеалистической философіи".—Проф. П. П. Соколова,—"Очеркъ современной французской философіи". Проф. А. И. Введенскаго.—"Очеркъ исторіи философіи". Н. Н. Страхова.—Этика и религія въ сред'в нашей интеллигенціи и учащейся молодежи". Проф. А. Шилтова.—"Психологическіе очерки". Проф. В. А. Снагирева.—Чтеніє по космологіи. Проф. В. Д. Кудрявцева.—"Законъ жизни" Проф. Мечникова. Д-ра М. Глубоковского. А такжа въ журнала комащаемы были переводы философских произведеній Сенеки, Лейбница, Канта, Каро, Жане, Фулье и многихь пру-

тикь философовъ.

## ОТЪ РЕЛАКЦИИ

## СВЪДЪНІЯ ДЛЯ г.г. СОТРУДНИКОВЪ и ПОДПИСЧИКОВЪ.

Адресы лиць, доставляющихъ въ редакцію «Въра и Разумъ» свои сочиненія, должны быть точно обозначаемы, а равно и тъ условія, на которыхъ право печатанія получаемыхъ редакцією литературныхъ произведеній можеть быть ей уступлено.

Обратная отсылка рукописей по ночть производится лишь по предварительной уплать редакціи издержекь деньгами или марками.

Значительныя изминенія и сокращенія въ статьяхъ производятся по соглашенію съ авторами.

Жалоба на неполучение какой-либо книжки журнала препровождается въ редакцію съ обозначениемъ напечатаннаго на адрест нумера и съ приложениемъ удостовърения мъстной почтовой нонторы о томъ, что книжка журнала дъйствительно не была получена конторою. Жалобу на неполучение какой-либо книжки журнала просимъ заявлять редакціи не позме, какъ по истеченіи итсяца со времени выхода книжки въ свътъ.

О перемънъ адреса редавція извъщается своевременно, при чемъ слъдуеть обозначать, напечатанный въ прежнемъ адресъ, нумеръ; за перемъну адреса униачивается 30 коп.

Посылки, письма, деньги и вообще всякую корреспонденцію редакція просить высылать по следующему адресу: въ г. Харьновъ, въ зданіе Харьновской Духовной Семинаріи, въ реданцію журнала "Въра и Разумъ".

Контора редакціи открыта ежедневно отъ 8-ми до 3-хъ часовъ по полудни, въ это-же время возможны и личныя объясненія по деламъ редакціи.

Редакція очитаеть необходиньня предупредить зл. своихь поднасчиковь, чтобы они до конца каждой четверти года не переплетали своихь киновекь окурнала, такь какь при окончанім каждой четверти, от отвылкою постідней книжни, чль будуть высламы для наждой часть окурнала особые зазлавные мисты, от точными обозначенівмі статой и операвиць.

Объявленія приниваются ва строку или м'ясто строки за одинь разъ
30 к., за два раза 40 к., за три раза 50 коп.